
Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

1 ISBN: 978-607-69976-5-9









Reflexiones interculturales: 
reaprendiendo el mundo 

y su diversidad



Autores

Alejandro Rodríguez Rodríguez
Ángel Vásquez Rodríguez

Carlos Alberto Escobar Otero
Emmanuel Reyes Pacheco

Freddy Enrique Simbaña Pillajo
Hugo Reyes Chávez

Lorena Carina Broca Domínguez
Luis Alberto García Guerrero

María de la Luz Maldonado Ramírez
María Elizabeth Sandoval Brunete

Patricia Xochiquetzal Mendoza Cruz
Ricardo Salas Astrain

Tania Margarita Ramírez García



Reflexiones interculturales: 
reaprendiendo el mundo 

y su diversidad

Lorena Carina Broca Domínguez
Coordinadora Editorial 



Coordinadora editorial
Lorena Carina Broca Domínguez

Prologuista
Luis Ignacio Salgado Fernández

Edición
Etzel Cruz Cruz

Diseño y maquetación
Dulce Angélica Rodríguez Rodríguez

UNIVERSIDAD LA SALLE OAXACA
Luis Ignacio Salgado Fernández
Rector

Gabriela Soledad Joaquín Avendaño
Directora General Académica

Lorena Carina Broca Domínguez
Directora de Posgrado e Investigación 

Primera edición digital 2025
ISBN 978-607-69976-5-9
Editorial Universidad La Salle Oaxaca
Universidad La Salle Oaxaca, A.C. Camino a San Agustín 407
Santa Cruz Xoxocotlán, Oaxaca
C.P. 71230, Oaxaca, México
www.ulsaoaxaca.edu.mx
Tel. (951) 502 93 33



	



ÍNDICE

Prólogo
Luis Ignacio Salgado Fernández
Rector
Universidad La Salle Oaxaca

Presentación
Patricia Campos Olazábal
Rectora 
Universidad Católica Santo Toribio de Mogrovejo 
(USAT) 
Vicepresidente Región Andina ODUCAL

Carlos Mendoza Canto
Director ICUSAT
Universidad Católica Santo Toribio de Mogrovejo 
(USAT) 
Coordinador Red de Interculturalidad ODUCAL

PENSAR LA INTERCULTURALIDAD: DEBATES 
TEÓRICOS DESDE EL DIÁLOGO INTERCULTURAL

Filosofía Intercultural, Mundos de Vida y Pueblos de la 
Tierra: re-aprendiendo a dialogar con mundos diversos. 
Ricardo Salas Astrain
Universidad Católica de Temuco, Chile.

La interculturalidad como herramienta de transformación 
social en México: el papel de la universidad ante la 
colonialidad.
Ángel Vásquez Rodríguez
Universidad La Salle Oaxaca, México. 

14

15

19

38



De-construir la universidad: una didáctica crítica desde 
la tensión epistémica
Carlos Alberto Escobar Otero
Universidad de La Salle, Bogotá, Colombia.
María de la Luz Maldonado Ramírez
Universidad Nacional Autónoma de México, México.

La interculturalidad como camino hacia la paz: diálogo 
entre personas y culturas.
Patricia Xochiquetzal Mendoza Cruz
Universidad La Salle Oaxaca, México.

Análisis del concepto inclusión y sus repercusiones 
educativas.          
Hugo Reyes Chávez
International Maxwell Leadership
Alejandro Rodríguez Rodríguez
Universidad de la Ciénega de Michoacán de Ocampo, Mé-
xico.

LA DIMENSIÓN ESPACIAL DE LA 
INTERCULTURALIDAD: NATURALEZA 
Y TERRITORIOS

Una ciudad para todos: derecho a la ciudad desde la 
discapacidad, experiencias en el espacio público en 
Oaxaca 2019-2022.
Tania Margarita Ramírez García
Comisión Nacional de Derechos Humanos (CNDH), México. 

Reflexiones sobre la historia ambiental: relaciones con 
la cultura, naturaleza y territorios en la arquitectura.
Lorena Carina Broca Domínguez
Universidad La Salle Oaxaca, México. 

62

79

95

116

137



MODELOS DE GESTIÓN INTERCULTURAL: SALUD, 
EDUCACIÓN, PATRIMONIO, COMUNICACIÓN 
Y SECTORES PRODUCTIVOS.

Comunidades de aprendizaje en la preservación del patri-
monio biocultural y la identidad territorial entre las y los 
mazame de San Miguel Canoa, Puebla.
Emmanuel Reyes Pacheco
Universidad Autónoma Metropolitana- Unidad 
Xochimilco, México. 

Políticas para interculturalizar la educación superior en 
Ecuador.
Freddy Enrique Simbaña Pillajo
Universidad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos 
Indígenas Amawtay Wasi, Ecuador.

El desencuentro de las variantes dialectales en los 
espacios áulicos de la Universidad Intercultural del 
Estado de Puebla.
María Elizabeth Sandoval Brunete
Universidad Intercultural del Estado de Puebla, México. 
Luis Alberto García Guerrero
Universidad Intercultural del Estado de Puebla, México. 

157

186

207





Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

14  ISBN: 978-607-69976-5-9

Prólogo
¡Nos necesitamos! En este prólogo hago las veces del antiguo mensajero 

que llega apresurado del campo de batalla a la plaza de la ciudad y que procla-
ma enseguida la noticia que más le urge, dejando para otro momento el resto 
de las explicaciones.

Dejo a la querida, al querido lector de este libro ahondar en los temas, 
para que descubra cómo se desarrollaron los debates y surgieron las preguntas 
sustanciales de este V Congreso Internacional de Interculturalidad celebrado 
en Oaxaca y cuyo tema fue: “expresiones de la realidad intercultural: reapren-
diendo el mundo y su diversidad.” La interculturalidad parece llevar en sus 
entrañas el desafío ético fundamental: reconocer al que es diferente (el otro) 
como semejante y tratarle con respeto y dignidad.

Porque no siempre, nos lo recuerda la historia, se ha considerado humano 
a quien difiere en cultura, origen o fenotipo. Y porque parecen aflorar en el 
mundo regionalismos que excluyen y atacan a quien es diferente.

El reconocimiento de la dignidad de toda persona humana nos lleva a con-
siderar que las diferencias son riquezas que nos complementan. Nadie posee 
todo el conocimiento, ni todos los bienes, ni toda la bondad. Nadie puede decir 
que es autosuficiente y que no necesita a nadie. Desde un punto de vista teoló-
gico, podríamos decir que Dios nos creó incompletos y perpetuamente indigen-
tes. Como seres humanos siempre requerimos de alguien más para configurar-
nos como personas y como sociedad siempre requerimos de otras sociedades 
para prosperar. ¡Nos necesitamos!

Ojalá que los documentos contenidos en este libro, fruto del Congreso, ayuden 
a todos en el camino de reflexión sobre la promoción de la paz, la transformación 
social y el desarrollo sostenible, temas torales de la interculturalidad y en los 
cuales nos hemos comprometido las más de cien Universidades de ODUCAL.

Gracias a todas las personas de América Latina y el Caribe que participaron 
en este Congreso.

Indivisa Manent
Lo unido permanece 

  
Luis Ignacio Salgado Fernández
Universidad La Salle Oaxaca, México.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

15 ISBN: 978-607-69976-5-9

Presentación
Desde la Universidad Católica Santo Toribio de Mogrovejo (USAT)

Para la Universidad Católica Santo Toribio de Mogrovejo (USAT) es un pri-
vilegio contribuir al fortalecimiento de la identidad católica desde una pers-
pectiva intercultural. En ese sentido, la plataforma Red de Interculturalidad de 
ODUCAL (RI-ODUCAL) y sus congresos bianuales —que se desarrollan desde 
2015— imprimen, interpelan, desafían y evidencia la necesidad de integrar la 
interculturalidad en la educación de las universidades de América Latina y el 
Caribe. Estos encuentros han reafirmado la importancia de promover una for-
mación coherente con los valores del humanismo cristiano que ayude a per-
cibirnos como comunidades diversas e interculturales, conformadas por dis-
tintos grupos étnicos, lingüísticos, religiosos y culturales. Por lo que facilitar 
espacios de diálogo, intercambio y aprendizaje mutuo, como los que ofrece la 
RI-ODUCAL y sus congresos se vuelven esenciales.

El acercamiento e interés de la Universidad La Salle Oaxaca, México, en 
participar de nuestra RI ODUCAL se inició el año  2019 en la mesa de trabajo 
del Consejo Ejecutivo del III Congreso Internacional de Interculturalidad -RED 
ODUCAL (CIIRO 2019) organizado por la Universidad Pontificia Bolivariana UPB, 
Medellín - Colombia, ratificando su interés de ser organizador, posterior a la  
realización del IV CIIRO – 2021, organizado por la Universidad Politécnica Sale-
siana UPS, Quito - Ecuador - confirmando finalmente en octubre del 2022 ser 
la sede oficial de V CIIRO – 2023. 

Durante las reuniones con el equipo de trabajo de La Salle Oaxaca, México, 
pudimos constatar el amplio compromiso y convicción con la interculturalidad 
así como su amplia eficiencia para la realización, imprimiéndole al diseño ori-
ginal del congreso dos nuevas líneas de participación dando cabida a la con-
tribución de estudiantes y público en general. Mediante la participación con 
carteles científicos y videocápsulas (videos breves para la divulgación de infor-
mación cultural en un contexto académico), se presentaron 24 carteles y  36 
exhibiciones en video. Se dictaron 9 conferencias magistrales y 41 ponencias 
en 10 mesas clasificadas en los 5 ejes temáticos replanteados desde los ejes 
temáticos de la RI ODUCAL.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

16  ISBN: 978-607-69976-5-9

1) Pensar la interculturalidad: debates teóricos desde el diálogo intercultural.
2) La interculturalidad en disputa: poder, gobierno y movimientos sociales.
3) Modelos de gestión intercultural: salud, educación, patrimonio, comuni-

cación y sectores productivos.
4) La dimensión espacial de la Interculturalidad: naturaleza y territorios.
5) Los universos simbólicos de la interculturalidad: lenguaje, memoria, 

prácticas y arte.

Se llevó a cabo también la presentación de libros y revistas académicas y 
se realizaron muestras artísticas y culturales para los actos de inauguración y 
clausura, así como intervenciones en espacios al aire libre. Una verdadera fiesta 
de la diversidad cultural, reflexión académica, identidad y memoria, evidencias 
interculturales vividas durante los 3 días de duración del evento.

En nombre de la Vicepresidencia de la Subregión Andina de ODUCAL, la 
Coordinación de la RI ODUCAL y la Presidencia del Consejo Ejecutivo de la RI 
ODUCAL deseamos expresar nuestras sinceras facilitaciones al Dr. Luis Ignacio 
Salgado Fernández, rector de la Universidad La Salle y a su equipo por la realiza-
ción del V Congreso Internacional de Interculturalidad Red ODUCAL. Expresiones 
de la realidad intercultural: reaprendiendo el mundo y su diversidad, admirable-
mente organizado en diciembre del 2023, en Oaxaca-México, cuyo eje central 
fue el reconocimiento de nuestra realidad intercultural, búsquedas y hallazgos 
en escenarios de convivencia social en igualdad de condiciones y en respuesta 
a los intereses compartidos de las propias comunidades en encuentro.

Las conclusiones y enseñanzas de las ponencias quedan registradas en el 
presente libro que lleva por título “Reflexiones interculturales: reaprendien-
do el mundo y su diversidad”, resultado del conocimiento generado por los 
investigadores, académicos, estudiantes y gestores locales comunitarios, por 
lo que se convierte en un nutritivo banquete para compartir y disfrutar del 
aprendizaje continuo, la construcción de una identidad académica y el avance 
de la investigación en la línea de interculturalidad.

La realización de este libro, así como del propio congreso, no habría sido 
posible sin el compromiso decidido de la Universidad La Salle Oaxaca y la va-
liosa colaboración de cada uno de sus integrantes, participantes y miembros 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

17 ISBN: 978-607-69976-5-9

del Comité Científico Editorial. Agradecemos profundamente el esfuerzo y la 
dedicación que han entregado para hacer posible este enriquecedor banquete 
de ponencias, cuyo valor reflexivo y académico sin duda contribuirá al creci-
miento de nuestras comunidades. Felicitamos y reconocemos el compromiso y 
la calidad del trabajo realizado. 

Patricia Campos Olazábal
Rectora 
Universidad Católica Santo Toribio de Mogrovejo (USAT), Perú.
Vicepresidente Región Andina ODUCAL

Carlos Mendoza Canto
Director ICUSAT
Universidad Católica Santo Toribio de Mogrovejo (USAT), Perú.
Coordinador Red de Interculturalidad ODUCAL



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

18  ISBN: 978-607-69976-5-9

Pensar La Interculturalidad: 
Debates teóricos desde el 

diálogo intercultural



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

19 ISBN: 978-607-69976-5-9

Filosofía intercultural, Mundos de Vida y Pueblos de la Tierra: 
re-aprendiendo a dialogar con mundos diversos

Dr. Ricardo Salas Astrain1

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c137 

Introducción 

El presente trabajo revisa y destaca el valor cognoscitivo y de praxis de los 
diálogos interculturales que contribuyen a abrir miradas disímiles para pensar 
la convivencia humana y consideran, de un modo propositivo, una respuesta 
esperanzada a los graves conflictos que afectan a los pueblos y abonan a la 
emergencia de un mundo plural y justo. Se trata de pensar y sopesar los vín-
culos asimétricos entre mundos en una escala que abarca al conjunto de la 
humanidad y diagnostica un hecho mayor, relativo al estrechamiento del mun-
do producto de una época tecnocientífica en la que el predominio del mundo 
financiero global se cierne sobre y se ensaña con los otros mundos humanos, 
fragilizándolos y reduciéndolos. A partir del predominio del imaginario del 
“One World”, se revisará la necesidad de apertura a múltiples mundos desde 
los que podamos cuestionar ese mundo hegemónico de poderes fácticos que 
no reconocen la centralidad de la vida humana ni el valor de la vida planetaria. 
La filosofía intercultural intenta ensanchar esa reducción del mundo e intenta 
mostrar que, tras la cosificación de los seres humanos sin valor, subyace una 
ideología universalista que enmascara y valida tal “orden de cosas”, legitiman-
do el poder de los más fuertes, al tiempo que no reconoce los mundos de vida 
de las mayorías y, en especial, de los más vulnerables y débiles. Por tanto, cues-
tiona la prevalencia de un mundo dominante que se impone por sobre los otros 
mundos diversos y genera la resistencia de los pueblos.

En este trabajo recogemos algunas reflexiones ya destacadas en ponencias y 
artículos anteriores que, de alguna manera, nos permiten sistematizar y propo-
ner algunos corolarios de investigaciones académicas sobre el estrechamiento 
de mundos en que vivimos en un mundo global y que ya hemos discutido en 
la red de estudios interculturales en oducal y en la Escuela Internacional de 

1 Doctor en Filosofía, Universidad Católica de Temuco-Chile, director del doctorado en Estudios Interculturales: 
rsalas@uct.cl. https://orcid.org/0000-0003-4765-1567 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

20  ISBN: 978-607-69976-5-9

Filosofía Intercultural. Con el propósito de enmarcar la discusión en torno a 
estos mundos latinoamericanos de vida, nos referiremos a los eventos que, 
desde 2015, en Chiclayo, y luego en Temuco, Medellín y Quito, nos han hecho 
revisitar los procesos diversos, específicos de los territorios, a fin de reaprender 
a asumir los compromisos ético-políticos que las universidades tienen para 
contribuir a generar una mirada justa sobre los mundos plurales de América 
Latina y el Caribe. En el trabajo interuniversitario realizado durante esta déca-
da, las redes reflexivas y amicales han tematizado críticamente las múltiples 
realidades culturales y mundos de vida en que vivimos en América Latina, que 
abren nuevas interrogantes que desafían a la filosofía intercultural/decolonial. 
En dichos encuentros académicos se coincide con otros colegas procedentes 
de distintos puntos espacio-temporales de América Latina en la reducción del 
mundo que experimentamos en esta época globalista. Este encuentro, que tuvo 
como lugar de reflexión el emblemático territorio multicultural de Oaxaca, lu-
gar de encuentro de decenas de mundos indígenas, permite proponer una nue-
va lectura interpretativa de la pluriformidad de los mundos.

El lema central de “reaprender del mundo y su diversidad” es actual, por-
que la situación presente de los pueblos de la tierra en medio del huracán 
global que afecta hoy a la mayoría de los países plantea muchos problemas e 
interrogantes sobre la superación de un proceso colonial y neocolonial que se 
mantiene vigente. La temporalidad larga es clave para un pensar contextuali-
zado intercultural, pues hace posible responder a las graves tensiones y con-
tradicciones de la vida histórico-social de los países periféricos y el sostenido 
aumento de los conflictos en territorios indígenas. Esta tesis, propia de una 
hermenéutica histórica, permite ocuparse de tópicos específicos de la espi-
nosa relación con los poderes hegemónicos y el modo en que mantienen su 
hegemonía estructural sobre las diversidades subalternas en un mundo global, 
en las que siguen definiendo como rasgo social predominante de sus procesos 
sociales, políticos y económicos la dependencia política y la subordinación cul-
tural. La mayor parte de los mundos populares de vida son ignorados por los 
centros de poder del Primer Mundo, donde surge como fenómeno principal la 
recolonización de la pluralidad de mundos por una civilización tecnocientífica. 
Este desordenado mundo global se presenta a lo largo del planeta con rasgos 
profundamente inequitativos y asimétricos, mostrando inequidad, pobreza 
y sufrimientos para las mayorías. Por lo que da lugar a una conflictividad 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

21 ISBN: 978-607-69976-5-9

estructural global que afecta al conjunto de los pueblos, comunidades y ex-
tensos grupos humanos. 

Desde nuestra trayectoria filosófica se podría indicar algo que ya ha afir-
mado la fenomenología contemporánea; ésta ha puesto en un lugar principal 
la cuestión del mundo de la vida, pero lo que dicho análisis muestra es que no 
existe un solo mundo humano, sino que siempre nos encontramos con mundos 
humanos en plural. Dicho de otro modo, el encuentro con la mundanal diversidad 
refiere a las múltiples historicidades de las experiencias humanas. Para entender 
estos encuentros y desencuentros —no exentos de tensión—, es necesario lle-
var adelante un diálogo entre tradiciones, legados y memorias. La perspectiva 
intercultural aparece cuando mostramos las fronteras entre esas experiencias, 
sin que una se sobreponga a las otras; en ellas aparecen, siempre en tensión, las 
historias y las memorias existentes en los territorios interétnicos. En los mundos 
de vida de las mayorías priman los procesos de la dominación colonial y las 
brutales consecuencias del racismo y la discriminación que siguen pesando 
hasta el día de hoy sobre los pueblos de la tierra. 

En este sentido, cabe indicar que en muchos países los estudios intercul-
turales tienen limitaciones en el sentido de reducir la conflictividad de esos 
mundos a una perspectiva multicultural de la diversidad. Por otra parte, a ve-
ces las instituciones académicas presionan a sus programas para reducir la 
complejidad de los procesos docentes, investigativos y de vinculación con los 
plurales mundos existentes, por lo que siguen estudiándolos desde una mirada 
neopositivista, para la cual es indispensable que predomine lo objetivo, lo neu-
tral y lo autónomo. Esta mirada academicista prefiere obviar los temas más 
sociopolíticos, porque se impone la idea de que las ciencias deben mantenerse 
al margen de las contiendas y fricciones que tienen lugar en esos mundos. La 
perspectiva de que la academia requiere estudios objetivos y neutrales es algo 
cuestionado seriamente, pues sabemos que las ciencias están profundamente 
enraizadas en la estructura del poder. 

La expresión hegemónica del mundo actual aparece tensionada por unos 
aparatos científico-tecnológicos que se imponen a través de la ampliación de 
las plataformas y de la digitalización de los datos, del aumento de redes so-
ciales en todos los ámbitos que puedan conectar y difundir millones de datos. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

22  ISBN: 978-607-69976-5-9

Por medio de la unilateralidad de los medios masivos de comunicación, estas 
nuevas tecnologías nos proponen la mirada de la Inteligencia Artificial y las no-
ticias de ese nuevo mundo virtual, definidas desde un prisma ideológico en el 
que la interpretación general sólo ayuda a difundir una interpretación sesgada 
del mundo global. Más aún, la tecnologización predominante del mundo de las 
mayorías conectadas aparece como un guion basado en una mirada hegemó-
nica de los mass media que interesa a la civilización del capital y muchas veces 
está destinada a generar un mundo virtual lleno de promesas que no responde 
a las dinámicas de los mundos de vida cotidiana. 

En este sentido, en los medios de comunicación, el mundo contemporáneo 
de las mayorías aparece casi siempre definido por un manto gris, pleno de 
aspectos negativos, en un espacio de deterioro progresivo de sus necesidades 
básicas. Esto es, en parte, cierto, ya que hoy nos encontramos con enormes 
y conflictivos procesos económicos, políticos y culturales que casi nunca son 
positivos y el mundo mediático define nuestra mirada señalando aspectos muy 
nocivos sobre las guerras, la amenaza nuclear y la crisis ambiental ocasiona-
da por el grave cambio climático. Empero, las vidas de los seres humanos y 
de las comunidades que éstos conforman no sólo se definen por esta mirada 
negativista. Los mundos de la vida cotidiana nos muestran siempre muchas 
más tensiones entre valores de vida, de cuidados y esperanzas como expresio-
nes propias de humanidad. Aun en los lugares donde predomina el sinsentido, 
existen semillas y brotes de sentido de la vida humana. En síntesis, aunque 
el mundo contemporáneo se presenta como más centrado en el poder de la 
muerte que en el valor de la vida, la vida brota y se proyecta para perdurar. Si 
este mundo no tuviera ese sentido permanente de las luchas y las resistencias, 
carecería ya de un sentido humano. El prisma intercultural nos trae un modo 
de entender que los mundos no se definen únicamente por la ampliación de 
un modo nihilista de comprender el mundo predominante, sino que en los 
mundos cotidianos de vida lo que se halla es el encuentro y la convivencia de 
los seres humanos. 

La oposición creciente entre el mundo de conexiones virtuales de una mino-
ría y el mundo efectivo de las mayorías desconectadas es probablemente otra 
de las características violentas de la contemporaneidad actual, siendo funda-
mental para repensar las brechas entre los mundos que necesitarían ser objeto 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

23 ISBN: 978-607-69976-5-9

de una revisión intercultural crítica y que cabría revisitar, junto a otros tópicos 
que caracterizan a las sociedades latinoamericanas actuales. Este marco, en el 
que se enfrentan los múltiples mundos cotidianos y la predominancia de un 
mundo tecnológico, es el de la realidad intercultural del mundo actual y de la 
apertura a otros mundos que interesa a este Congreso. Sobre las relaciones en-
tre las memorias de esos mundos y las soterradas formas de violencia permite 
precisar hechos y situaciones límite que son parte del mundo contemporáneo 
y siguen teniendo múltiples consecuencias dramáticas para definir el sentido 
y el significado de los mundos actuales, no sólo en la historia intelectual y 
filosófica de Occidente, sino en el sentido de los mundos cotidianos en que 
viven las mayorías, definidas por la explotación, la subordinación y la violencia 
simbólica y/o real. 

En lo que sigue a estas iniciales reflexiones, consideraremos sucintamente 
cada uno de los ejes problemáticos esbozados en el título: la filosofía intercul-
tural, los mundos de vida y los Pueblos de la Tierra. Concluiremos señalando 
algunos aspectos de la controversia en torno a una filosofía intercultural de la 
historia y en especial de las memorias públicas en disputa.

La propuesta de filosofía intercultural en las discusiones 
contemporáneas

Para dar cuenta de los aspectos más significativos de la noción de filosofía 
intercultural y de los diversos diálogos filosóficos que los pensadores latinoa-
mericanos hemos tenido sobre la diversidad de mundos, la contribución de 
Raúl Fornet-Betancourt es decisiva, ya que su obra ayuda a tematizar los rasgos 
principales de la situación contemporánea de los países. En este acápite los 
sintetizaremos en dos tópicos: por un lado, la emergencia del pensar intercul-
tural, y, por otro, el necesario recurso a la contextualización del pensar y del sa-
ber. Para decirlo de un modo acotado, lo sintetizaría en la siguiente expresión: 
la interculturalización como proceso vital. Uno de los puntos claves del planteo 
de Fornet-Betancourt es que no es preciso entender aquello que en general y 
a secas se denomina “la interculturalidad” como un concepto a definir, sino 
como una actitud existencial de la humanidad. Dicho así, en su planteo original 
lo intercultural no alude un concepto o categoría que es necesario definir, sino 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

24  ISBN: 978-607-69976-5-9

más bien a una dinámica propia de una nueva matriz de relaciones humanas; 
ésta refiere a una antropología en la que la actitud principal es que permite 
interactuar con otros que no son como uno y hace posible entenderlos desde 
sus propios contextos, posibilitando la recuperación de saberes y vivencias de 
las diversas comunidades humanas y sus proyecciones. Así, la actitud propia 
de lo intercultural nos permite unas relaciones intersubjetivas y el encuentro 
con los otros distintos y arraigados en sus respectivas situaciones y contextos.

Para resguardar esta comprensión intercultural del espacio sociocultural 
diverso, hemos señalado la relevancia del pensar de Raúl Fornet-Betancourt 
en un trabajo acerca del caso particular de Chile, aunque también puede en-
contrarse en otros países latinoamericanos (Büchel, 2023). En este sentido, es 
preciso dar un primer paso en el que no sólo es menester ejercitar la toleran-
cia, sino que se requiere una apertura no etnocéntrica a otras formas de ver, 
de valorar y de creer. Para hacer el camino en torno a estos diálogos siempre 
plurales en sociedades asimétricas, para lograr reconocimientos y heterorre-
conocimientos múltiples, es necesario asumir que no tenemos toda la verdad 
sobre lo que significan el diálogo, el encuentro y la convivencia. Por ello es in-
dispensable asumir críticamente el disenso, el desencuentro y las dificultades 
surgidos de relaciones socioculturales que se dan en estructuras históricas que 
cargan el peso de la discriminación, del racismo y la xenofobia que conforman 
efectivamente las sociedades. Por ejemplo, en muchas situaciones descritas 
por los grandes medios de comunicación en estos días, y que son por todos 
nosotros conocidas, se observa una mirada unilateral y prejuiciada de los “con-
flictos interculturales” en el modo como se elaboran los relatos predominantes 
sobre los pueblos indígenas, los migrantes y las clases populares (Salas, 2006). 
Esto resulta evidente en la forma pública en que se informa sobre situaciones 
violentas que suceden entre mayorías, frecuentemente plagada de estereoti-
pos y prejuicios de diversa índole; así acontece en las regiones interétnicas de 
América y en las sociedades en que las relaciones entre grupos y sujetos se han 
racializado. En muchas de estas situaciones, los estereotipos impiden recono-
cer las diferentes miradas y voces en juego.

El proyecto dirigido a construir una filosofía intercultural, al menos tal como 
aparece en la obra de Fornet-Betancourt, permite entender que un filosofar de 
este tipo no renuncia a la universalidad ni a la comunicación, sino que cabe 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

25 ISBN: 978-607-69976-5-9

entender el pensar intercultural en tanto “exigencia normativa que brota de 
la realidad misma de nuestra situación histórica y del reto de la convivencia 
solidaria en una humanidad diseñada por diferencias singulares e insustitui-
bles” (Fornet-Betancourt, 2006, p. 51). En uno de sus libros programáticos, La 
transformación intercultural de la filosofía, aparece fuertemente la temática de 
una filosofía que “se hace” bajo una forma universal y contextualizada, defi-
niendo una constitución dinámica de la subjetividad humana. Así, nos dice: “La 
cuestión de la intersubjetividad no es otra que la de tomar procesos reales de 
solidaridad, como lugar para rehacer la subjetividad humana y sus expresiones 
identitarias situacionales” (Fornet-Betancourt, 2001, p. 34). En otras palabras, 
Fornet-Betancourt busca abrir la filosofía a la “práctica de un universalismo 
concreto centrado en el valor de la hospitalidad y de la justicia” (Fornet-Betan-
court, 2003, p. 141).   

A partir de estas ideas, el autor critica la fuerte tendencia de la filosofía 
europea occidental a pretender dominar los contextos diversos o bien a in-
visibilizarlos: “Las  contextualidades son topologías de lo humano y por eso 
su recuperación es indispensable para rehacer el mapa antropológico de la 
humanidad en toda su diversidad” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 23); por ello 
aboga con fuerza por su desoccidentalización, para que lo esencial sea avan-
zar hacia una actividad política emancipadora, consecuente con los verdaderos 
sujetos reales: “reformulando la política como la praxis comunitaria de sujetos 
contextuales, la filosofía la asume como la dimensión en que su exigencia ética 
se hace mundo, es decir se concretiza en mundos justos que responden a las 
necesidades de vida digna de sus sujetos” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 58).

Recapitulando, la filosofía intercultural sería, entonces, una “toma de con-
ciencia de los límites y de la medida de lo que culturalmente podemos expre-
sar, el reconocimiento de la contextualidad es inseparable de la experiencia 
de que las diferencias son insustituibles” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 58). Es 
desde aquí que brota una visión renovada del diálogo de eticidades que lleva 
a proponer que la filosofía intercultural es aquella que colabora en el difícil 
arte de comprender los propios procesos discursivos que no pueden realizarse 
nunca de un modo claro sin el apoyo de los otros. El ideal moral de con-vivir 
con otros, en el respeto de las distintas maneras de vivir que aseguran una vida 
moral plural, exige este re-conocimiento de las reglas discursivas.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

26  ISBN: 978-607-69976-5-9

Esl esfuerzo teórico de Fornet-Betancourt, que hemos interpretado en Ética 
intercultural (2003), exige definir la dinamicidad de los procesos discursivos 
que forjan los reconocimientos recíprocos. Se trata, entonces, de un diálogo 
universal y contextual que asume las dificultades históricas de la convivencia 
humana cargadas de a-simetrías y de discriminación. Por ello, en el modelo 
del diálogo intercultural resulta preciso considerar la “razón discursiva”, en el 
sentido de la hermenéutica crítica antes referida, como un proceso de consti-
tución del sentido de una vida y de un conjunto de prácticas significativas para 
el propio mundo de vida, como también para el de otros.

Estas afirmaciones conducen al foco mismo de este trabajo en cuanto el 
comprender intercultural tiene que hacerse cargo de la problematicidad de las 
modalidades cognoscitivas de los mundos de los otros, precisamente porque 
esos mundos son parte de los sujetos históricos, en los que se unen la vida y 
el pensamiento; no es nunca un proceso que sea constituido ni reconstruido 
de una manera objetiva o neutral desde la posición de otro sujeto. Frente al 
otro no cabe, entonces, la reconstrucción teórica desde mi forma de pensar, 
sino la reserva teórica del que escucha el discurso de otra forma de pensar y ya 
vislumbra en esa escucha el comienzo de la trans-formación recíproca. Así, la 
tarea consistiría en emprender la reformulación de nuestros medios de conoci-
miento desde el pleito de las voces de la razón o de las culturas en el marco de 
la comunicación abierta, y por la reconstrucción de teorías monoculturalmente 
constituidas (Fornet-Betancourt, 2001, p. 42).

Empero, esta tesis no puede sostenerse de cualquier manera; supone varias 
mediaciones, ya que todo indica que es preciso distinguir entre la comprensión 
referida a un otro al interior del propio mundo de vida, el que comparte rasgos 
relevantes de la misma matriz discursiva cultural, y la comprensión que refiere a 
un otro que forma parte de una cultura totalmente diferente. En ambos casos, con 
diferencias notorias, por cierto, existe alguna obligatoriedad de aceptar una cierta 
tensión entre la unidad-diversidad de la modalidad intersubjetiva, que justamente 
puede resolverse si apelamos al concurso de una discursividad propiamente dialó-
gica. En este sentido, Fornet-Betancourt es consciente de las dificultades inheren-
tes a la comprensión del otro y de las vinculaciones con el predominio de la racio-
nalidad monocultural, que no es consciente de todas las mediaciones contextuales 
que existen en la comunicación comprensiva de los otros diferentes.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

27 ISBN: 978-607-69976-5-9

La filosofía, desde lo que nos recuerda en sus orígenes griegos, se hizo en la 
organización misma de la sociedad, es un pensamiento eminentemente ligado 
a la polis y a lo que nos entrelaza como zoon politikon. Es, asimismo, un pensar 
que se hizo sobre los bienes y el destino común de una colectividad. Por ello, 
es un quehacer que tiene un claro sentido social, político y ético que hemos ido 
perdiendo de algún modo. Empero, la filosofía intercultural no es nunca una 
especulación teórica que elabora un universo de relaciones conceptuales, sino 
que se propone una perspectiva singular para confrontarse a la acción humana 
y a las diversas praxis que tenemos que asumir como sujetos enraizados en una 
sociedad efectiva. De este modo, se requiere comprender las prácticas sociales 
no sólo en un sentido positivo, no sólo en el sentido de la armonía o estabilidad 
societal, sino entender los conflictos inherentes a la polis y a todas sus posibles 
desviaciones ideológicas. Para avanzar un segundo movimiento, señalemos lo 
que está contenido en los “mundos de vida”.   

Las aproximaciones a los mundos de la vida

La cuestión del mundo actual aparece como un tópico reiterado en las 
investigaciones de la fenomenología y la hermenéutica sobre la cuestión del 
“Lebenswelt”, acerca del que se han producido varios trabajos especializados 
desde la mitad del siglo pasado. Esta problemática, que hizo conocida la feno-
menología de E. Husserl, se puede considerar desde varias perspectivas (de la 
filosofía y/o de las ciencias sociales y de la educación). Aquí nos apoyaremos 
únicamente en una determinada figura predominante de la razón científica, 
que es la que ha prevalecido en las investigaciones científicas desde el siglo xix 
hasta nuestros días. Por ello, al concebir el mundo de la vida en tensión con la 
racionalidad cientificista es preciso considerar el necesario despliegue de una 
crítica de los sentidos epistémicos y ontológicos del mundo que priman en 
las comunidades científicas. El pensar intercultural contemporáneo, en el que 
trabaja una red internacional de académicos e investigadores a nivel planeta-
rio, destaca con fuerza el papel que ha tenido la reducción del conocimiento 
científico en la era moderna. Siguiendo la propuesta ya elaborada por Husserl 
(1991) acerca de la crisis de la ciencia europea, publicada póstumamente en 
Husserliana (1954), sigue siendo relevante profundizar un trabajo crítico sobre 
la epistemología decimonónica. Dicho de otra manera, la racionalidad inter-
cultural contribuye a resituar esa y otras concepciones históricas de la ciencia 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

28  ISBN: 978-607-69976-5-9

y cuestiona, además, cierta concepción de la ciencia que se ha transformado 
en hegemónica y se vincula hoy a un proyecto tecnológico predominante. Este 
ejercicio de comprensión histórica que seguimos llevando adelante está enrai-
zado en una filosofía fenomenológico-hermenéutica, pero ha sido revisado y 
completado por los renovados planteos teóricos que provienen desde un pen-
sar intercultural/decolonial.

En una serie de trabajos publicados sobre el mundo de la vida en los últimos 
50 años, autores europeos y latinoamericanos han demostrado la relevancia 
de estas indagaciones acerca del Lebenswelt para hacer una crítica de los su-
puestos de la ciencia racionalista y naturalista del siglo xix. Esta concepción 
del pensar europeo de inicios del siglo xx ayuda a comprender los principales 
logros y limitaciones de las expediciones científicas que han estudiado otros 
contextos histórico-culturales, que no se desprendieron de los sesgos del ra-
cionalismo y el empirismo europeos propios del siglo xix. Esto ha impedido 
avanzar una crítica contextual de la ciencia, pues no permite visualizar los 
otros saberes; en el caso latinoamericano es dramática la invisibilización del 
saber de pueblos originarios, afrodescendientes y de las comunidades popu-
lares. Dicho de otro modo, aquí nos interesa demostrar que la expansión del 
proyecto científico-tecnológico está en el punto de partida de la descalificación 
de los sofisticados mundos espirituales ancestrales por una civilización euro-
peísta, racista y racionalista, que impuso los conocimientos científicos en boga 
y que, junto con la imposición de credos teológicos foráneos, fue y es parte 
del desastre que vivieron y viven los actuales Pueblos de la Tierra en todo el 
territorio americano. Por lo que acontece en muchos territorios interétnicos se 
sabe que la ciencia positiva del siglo xix avasalló, dominó y destruyó los ecosis-
temas como condición para su pretendida civilización del “mundo salvaje”. Por 
ello es preciso recorrer otra vía y dejar caminos abiertos para los necesarios 
aprendizajes sobre las otras experiencias de vida, según lo definen las sugeren-
tes ideas de Fornet-Betancourt: “como el proceso mediante el cual se sustitu-
ye el ‘conocer/humano contextual’ que es conocimiento lento de inteligencia 
atenta a la vida y los diversos mundos en que se realiza como convivencia, por 
el ‘saber funcional de…’ por el saber rápido de las funciones, que es un saber 
técnico de información para ‘andar por el mundo’ global, sin la preocupación 
que acompaña la conciencia de que somos orgánicamente parte implicada en 
su destino” (Fornet-Bentancourt, 2017, p. 41).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

29 ISBN: 978-607-69976-5-9

Al perder el contacto con las experiencias de los sujetos arraigados, la filo-
sofía europea y las ciencias particulares derivaron un conjunto de conocimien-
tos teóricos abstractos, propios de especialistas y expertos científicos que con-
sideraron a estos pueblos simplemente como “laboratorios antropológicos”. 
Este enfoque cognoscitivo naturalista legitimó una visión científica del mundo 
que termina considerando a la antropología y la etnología como los saberes 
especializados del mundo de los otros. Es preciso reconocer que a veces en 
éstas hay cierta conciencia de sus operaciones cognoscitivas, pero casi nunca 
presentan aquellas teorías en formas provisionales y, menos, cuestionadoras 
de los defectos de sus propios mundos. Empero, dichas teorías no van al fondo 
del cuestionamiento antropológico y cultural al que nos veríamos obligados 
si realizamos un genuino diálogo de saberes. Como lo refiere correctamente 
Fornet-Betancourt: “la gran limitación de la filosofía crítica europea es su ten-
dencia a universalizar sin más sus análisis”. En este sentido, el ejercicio poco 
crítico de la ciencia decimonónica puede hoy ser revisado a partir de los diálo-
gos entre saberes y de las nuevas prácticas socioculturales y filosóficas en aper-
tura a estos otros mundos espirituales, todo lo que supone una seria revisión 
antropológica de los quehaceres humanistas tal como son propuestos aún hoy 
por las instituciones académicas.   

El pueblo mapuche y los conflictos de la sociedad conosureña actual

En este penúltimo acápite señalaremos que muchos de estos conflictos de 
tierras o de áreas protegidas se relacionan con un proceso de apropiación y 
despojo de los territorios ancestrales. En el caso del Cono Sur, más allá de la 
reivindicación histórica de las tierras usurpadas en dos países vecinos, cuando 
tuvieron lugar los procesos denominados, de un modo eufemístico, “La pacifi-
cación de la Araucanía” en Chile y la “Campaña del desierto” en Argentina, se 
esconde una secular guerra de formas de conocer el mundo y de estilos de de-
sarrollo; de eso que se entendió como los modos de vida civilizada aceptables 
y de lo que Domingo Faustino Sarmiento hizo clásico el litigio entre el mundo 
de la civilización y el mundo de la barbarie. Esta guerra decimonónica, que 
legitimó la usurpación y la explotación de los territorios indígenas, tuvo conse-
cuencias dramáticas en el sur del continente, además de diezmar a los pueblos 
fueguinos, últimos habitantes de los confines de América.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

30  ISBN: 978-607-69976-5-9

El arduo ejercicio reflexivo sobre la cuestión intercultural permite indagar 
cómo se analizan hoy estos conflictos, en muchos casos sin la presencia de los 
actores primeramente involucrados. Si se considera como un ejemplo ilustra-
tivo lo que acontece en el Wallmapu, que refiere a las comunidades habitantes 
del Ngulumapu (territorio mapuche chileno) y el Puelmapu (lado argentino), 
el conflicto histórico nace ante el desconocimiento del mundo mapuche por 
ambos Estados, que se expresa en el modo de entender lo que sucede con las 
tierras indígenas. Dicho de otra manera, el conflicto interétnico que afecta a 
Argentina y a Chile alude a una colisión de mundos que no pueden dialogar. 
Desde hace ya varias décadas se ha posicionado una agenda política regional y 
nacional relativa a la cuestión del codesarrollo y, en especial, a los problemas 
ecológicos del planeta que no toma en cuenta la posición de los pueblos indí-
genas (De la Fuentes y Salas, 2021). En general, este singular proceso conflictivo 
ha sido desatendido por las autoridades argentinas y chilenas y, en particular, 
por las élites políticas y empresariales de la capital, que reaccionaron en forma 
defensiva para luego criminalizar las protestas indígenas; éstas sólo refieren 
unilateralmente los derechos de los proyectos empresariales, sin considerar 
los derechos económicos, políticos y culturales de los pueblos indígenas. En 
este proceso queda de manifiesto que los diferentes proyectos gubernamenta-
les de desarrollo siguen fracasando, porque las soluciones que provienen de los 
centros financieros descuidan los diferentes factores étnicos y contextuales, 
crítica que puede hacerse extensiva al resto del continente.

En un sentido sociopolítico, la situación que viven el Ngulumapu y el Puel-
mapu es parte del principal lugar de enunciación en que se ha ido instalando 
un prisma intercultural/decolonial de cara a los enormes conflictos territoria-
les que son parte de los espacios interétnicos, en los que imponen modelos 
económicos que no consideran las formas sustantivas de vida y las memorias 
comunitarias de los pueblos de la Tierra. Si se observa la dinámica de atro-
pellos permanentes que empujan a la movilización y la radicalización de los 
movimientos indígenas, se verá que la mayoría de los Estados y los gobiernos 
están mucho más preocupados por la inserción de sus economías en el marco 
del mundo de la economía global. Las economías provenientes de los mundos 
indígenas no son incorporadas en modelos de desarrollo propios de socieda-
des plurales y democráticas en las que pudieran coexistir formas económicas 
variadas, y en las que no debiera ser contradictorio que las formas modernas 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

31 ISBN: 978-607-69976-5-9

coexistan con los tradicionales modos de producir y consumir de poblacio-
nes y etnias. 

En el marco de los territorios americanos actuales, la disputa no es sólo 
económica; se trata de mundos en disputa y, por ello, las respuestas a sus 
demandas, además de ser históricas en relación con el despojo de las tierras 
comunitarias, son las barreras para seguir sus propios procesos económicos y 
políticos. Esto aparece con fuerza en los conflictos ambientales, porque tiende 
a destacar unilateralmente los derechos de explotación de los recursos natura-
les, sin respetar las formas culturales de pueblos que viven ahí desde tiempos 
inmemoriales ni reconocerles sus saberes comunitarios y sus prácticas cultura-
les ancestrales. Entender los problemas que acarrean las actividades extracti-
vistas económico-culturales de las empresas multinacionales desde un prisma 
intercultural, supone al mismo tiempo abordar el irrespeto generalizado de los 
derechos humanos y de las memorias comunitarias de los pueblos. En el marco 
actual, como en otros países, estos procesos se viven siempre en tensión, ya 
que se insertan en lentos reconocimientos institucionales que son resultado de 
un ambiguo proceso de democratización de sociedades que siguen incorporan-
do las políticas neoliberales. 

Las pautas tradicionales de los pueblos indígenas son frecuentemente ho-
lísticas e integrales y responden a una cosmovisión comunitaria de respeto 
por el vínculo sacro entre la vida humana y no humana; por ello, el modelo 
desarrollista aplicado en Chile y en Argentina, al igual que en otros territorios 
interétnicos, se basa en minimizar el sentido de los mundos indígenas y soslaya 
el estatuto político intercultural. Lo que en el discurso gubernamental se de-
nomina “paradigma desarrollista” es simplemente una práctica propia de una 
“interculturalidad funcional”. En general, en un contexto económico en el que 
prevalecen las políticas neoliberales no hay lugar para establecer alternativas a 
la economía predominante. Así, el desarrollo es considerado de un modo plano 
y es simple y llanamente una inserción en la economía global, considerada en 
términos cuantitativos y productivos. Lo que es claro es que, entendida de esta 
manera, no se traduce en beneficios ni en bienestar general para todos los ha-
bitantes indígenas del territorio y, por ello, no responde a las exigencias éticas 
y políticas del Buen Vivir, que es la propuesta que cabe reconocer económica-
mente a una interculturalidad que alcanza la vida práctica. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

32  ISBN: 978-607-69976-5-9

Por “buen vivir” cabe entender el vínculo que se establece entre todos los 
seres vivos en su íntima relación (Itrofill mongen). Este concepto es clave para 
dar cuenta del conjunto de derechos económicos, políticos y sociales centrales 
en la propuesta de los derechos económicos de los Pueblos de la Tierra y de los 
pueblos indígenas. La disputa radica en que las políticas estatales chilenas no 
reconocen debidamente el derecho consuetudinario (az mapu), ya que en sus 
propias pautas tradicionales las comunidades indígenas tienen una claridad 
cultural sobre cómo producir y cómo distribuir sus bienes y recursos con vistas 
a responder a sus necesidades humanas. Esta crítica intercultural al modelo de 
desarrollo refiere a una disputa entre visiones individualistas y comunitarias. 
El punto nodal de este debate es que el concepto de derecho individual del 
liberalismo y de la modernidad capitalista no responde a la dinámica de los 
pueblos originarios, pues éstos conciben estas prácticas económicas dentro de 
matrices con frecuencia de interconexión tensionada de modelos de desarro-
llo, cuando no bajo bases estrictamente religioso-simbólicas y comunitarias. 
En consecuencia, las estrategias económicas tradicionales generalmente son 
consideradas obstáculos para el logro del crecimiento productivo, lo que hace 
que no sean suficientemente reconocidas en las políticas del desarrollo instru-
mental que llevan adelante los Estados y sus principales instituciones. 

En las relaciones socioculturales y económicas entre la sociedad chilena y 
la sociedad mapuche ha predominado una asimetría estructural que hace pre-
valecer un mundo hegemónico sobre otro mundo que no se reconoce, que está 
invisibilizado. Aun cuando el movimiento social y político del pueblo mapuche 
reivindica permanentemente su identidad y sus rasgos culturales persistentes, 
desde el poder hegemónico del Estado se ha implementado una relación de 
subordinación y dependencia, al punto de llegar a su negación. Ello ha impli-
cado un desconocimiento profundo de la actual complejidad y heterogeneidad 
del pueblo mapuche, de su cultura, de su lengua, de su espiritualidad y de 
la lucha sostenida durante cinco siglos para defender sus formas de vida (az 
mogen). Así, por ejemplo, aunque desde hace tiempo se tiene el conocimiento 
suficiente para entender la espiritualidad mapuche, su organización política, la 
presencia vigente y efectiva de los ancestros en los territorios y en sus modos 
de producción, las alianzas entre los linajes, las relaciones complejas entre el 
ixofij mogen, las prácticas productivas y la vida económica de los lof, las políti-
cas estatales suelen reducirse a establecer relaciones sobre la base de una eco-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

33 ISBN: 978-607-69976-5-9

nomía meramente instrumental de tipo neoliberal, que descarta el entramado 
de modos de producción de la economía mapuche y su vinculación permanente 
con dimensiones espirituales, sociales y prácticas basadas en el saber ancestral 
(mapun kimün) y el buen vivir (Küme Mongen).

Estos elementos constituyen el basamento de una reflexión situada y exigen 
una primera interpretación en el campo de la filosofía política intercultural que 
está en el centro de las redes interculturales y se encuentra en las investigacio-
nes actuales. Esta larga reflexión que nos lleva de la filosofía intercultural a los 
mundos de la vida y los pueblos de la Tierra, nos lleva a concluir algunas ideas 
sobre la filosofía de la historia y las memorias públicas en disputa.   

 Conclusión sobre filosofía de la historia y memorias en disputa   

Este apartado final es un intento de síntesis que reitera lo que está tras 
la idea de repensar la cuestión del mundo dentro del conjunto de los nuevos 
problemas económicos, políticos y culturales que apremian a todos y todas los 
que vivimos en países y territorios atravesados por una recuperación, a veces 
muy lenta, de la democracia y de los derechos humanos y culturales de las 
minorías, en medio de múltiples contextos históricos en los que se despliegan 
día a día poderes despóticos globales de diferente tipo y en los que siguen 
abundando las violencias múltiples, las discriminaciones y los racismos. Por 
ello, la noción de mundo que se requiere discutir en clave intercultural debe 
cuestionar el mundo hegemónico y propiciar la apertura a los diversos mundos 
invisibilizados de los Pueblos de la Tierra. Por eso, plantearnos estas nuevas 
interrogantes y profundizar en ellas en un cierto nivel de la discusión teorética 
de los estudios interculturales, nos permite entender y responder, creativamente 
y con esperanza, a ese mundo hegemónico que se impone sin límites ni cuestio-
namientos, al tiempo que hace posible avanzar en las necesidades de la acción 
inmediata y urgente que requieren muchos de estos problemas a nivel concreto.

Las diferentes consideraciones del mundo contemporáneo están cada vez 
más atrapadas en un escenario global ligado a las relaciones económicas en-
tre las potencias económicas y militares y a los límites del modelo económico 
actual y la posibilidad de buscar la sustentabilidad planetaria. Estas temáticas 
están cada vez más presentes en la opinión pública y en las conferencias inter-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

34  ISBN: 978-607-69976-5-9

nacionales sobre la economía y el medio ambiente, pero en lo grueso refieren 
a la delicada situación que afecta la sobrevivencia de los diversos mundos de 
los pueblos indígenas. Este diagnóstico del mundo actual y la mayor conciencia 
cada vez más presente en las percepciones y acciones de las nuevas generacio-
nes y de los organismos internacionales, nos permitirá de algún modo argu-
mentar que la época del calentamiento global y del cambio climático actual ya 
han iniciado un proceso de mayor conciencia socioambiental de la responsabi-
lidad que tenemos frente a la posibilidad de una eventual catástrofe irreversi-
ble. Esto, que viene siendo anunciado desde hace más de medio siglo y recién 
aparece en los grandes discursos políticos y en los medios de comunicación, 
exige cada vez más responsabilidades a los proyectos formativos, que ya no 
sólo tienen impactos locales sino también nacionales y multinacionales. 

Lo que se busca desarrollar aquí es un pensar crítico en redes cada vez 
más amplias, con los prismas propios de universidades enraizadas en sus con-
textos específicos, en los que éstas deberían ponerse al servicio de los mun-
dos de vida de las mayorías. Para un pensar intercultural/decolonial como el 
que proponemos, los estudios interculturales son parte de un pensamiento 
ético-político de la esperanza y la convivialidad, que son parte de una filosofía 
latinoamericana crítica y comprometida.

Las instituciones universitarias interesadas en las cuestiones intercultura-
les están llamadas a asumir estas exigencias y responsabilidades éticas y so-
ciopolíticas de un pensar intercultural del pasado y del presente, en el que se 
anudan, reflexiva y críticamente, unos mundos y unas temporalidades marca-
das por múltiples virulencias y contradicciones, pero en los que requerimos 
una mirada de futuro. La mirada intercultural crítica exige, entonces, una visión 
crítica del poder y que no se enmascare y descuide la superación de las múlti-
ples formas de violencia que nos rodean. Por ello indagamos en las dificultades, 
para pensar nuevas sendas que trasciendan las controversias de los mundos 
beligerantes y potenciar nuevas búsquedas en los espacios universitarios. Una 
búsqueda comprometida con las expectativas de las mayorías que resisten en 
sus mundos de vida.

Esta tesis refiere al modo de asumir los mundos de la vida de todos los 
Pueblos de la Tierra en un mundo plagado de artefactos tecnológicos pensados 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

35 ISBN: 978-607-69976-5-9

desde la lógica del sistema del capital. Se trata de que el problema intercultu-
ral de la filosofía no sólo se entiende desde las memorias ancestrales y de la 
memoria viva que se agita en ellas y se rearticula con el mundo de la virtuali-
dad. Aquí se demuestra una tesis filosófica acerca de la intersubjetividad y el 
reconocimiento en el marco de lo que venimos pensando contextualmente y 
nos une a la cadena de las generaciones a partir de un pensar filosófico crítico 
e intercultural. Para decirlo de una manera mucho más asertiva, la cuestión del 
vínculo con el mundo hegemónico mecanocapitalista es central para precisar 
la destrucción y resistencia de los mundos menospreciados y subalternizados 
por los procesos coloniales. Se trata de pensar en la vida y la muerte de millo-
nes de seres humanos, en su dignidad fracturada, en la facticidad de un rearme 
creciente a nivel global, en que la nueva maquinaria de guerra introduce el te-
mor sobre el futuro de la humanidad y afloran procesos que buscan amordazar 
el pensar y la crítica al interior de las universidades y al interior de la sociedad 
y de las mismas comunidades de vida. 	

En ese campo de estrechamiento del mundo, varios de los últimos trabajos 
de la filosofía política intercultural/decolonial se abocan al análisis del papel 
de las disciplinas científicas en la negación y la invisibilidad de esos mundos. 
Estas formas de epistemicidio están en la base de los graves problemas so-
ciales, políticos y ambientales existentes en los territorios interétnicos ameri-
canos y en las periferias de nuestras populosas ciudades. En estos contextos, 
la filosofía intercultural abona a la ampliación del mundo y contribuye a un 
paradigma dialógico de justicia entre mundos, que necesita responder teórica 
y prácticamente a una larga historia de asimetrías vividas por los mundos de 
vida en Nuestra América. América Latina y el Caribe son regiones marcadas por 
diversas experiencias de injusticia que finalmente dieron lugar a sociedades 
construidas por asimetrías de mundos, que fueron decisorias de los aconte-
ceres políticos pasados y presentes y esperamos que no lo sigan siendo. Ellas 
cuestionan contundentemente los intereses de la mera facticidad de los pode-
res imperiales, neocoloniales y hoy neoliberales que codician los recursos na-
turales y hasta el día de hoy se caracterizan por una situación geopolítica que 
desvaloriza a los seres humanos, como acontece en muchos países periféricos 
del orbe. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

36  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Büchel, H. (2023). Caminos de la filosofía intercultural hoy. Wissenschafts-
verlag Mainz.

	» De la Fuente, J., y Salas, R. (Eds.) (2021). Introducción al ecomunitarismo y a 
la educación ambiental, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones.    

	» Fornet-Betancourt, R. (2001), Transformación intercultural de la filosofía.  
Bilbao, Desclée de Brouwer.

	» Fornet-Betancourt, R. (2006). La interculturalidad a prueba. Mainz. 

	» Fornet-Betancourt, R. (2003). Interculturalidad y filosofía en América Latina. 
Mainz.  

	» Salas, R. (2006). Ética, políticas del reconocimiento y culturas indígenas, en 
Estudios Interculturales, Hermenéutica y sujetos históricos (pp. 69-84). asafti.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

37 ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Ricardo Salas Astrain

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

38  ISBN: 978-607-69976-5-9

La interculturalidad como herramienta de transformación social en 
México: el papel de la universidad ante la colonialidad

Ángel Vásquez Rodríguez2

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c140

Introducción

El presente trabajo surge del análisis de la interculturalidad como una di-
mensión que ha sido sistemáticamente reducida. Por ello, el propósito del 
presente capítulo es profundizar en su conceptualización. En este sentido, se 
realiza una investigación documental de tipo descriptivo, utilizando el análisis 
de contenido, pues permite ahondar en los avances registrados en el campo 
de la interculturalidad. Con esta finalidad, en el primer apartado se introducen 
los debates teóricos relativos a la interculturalidad en México, abordando los 
distintos enfoques y su reducción a una sola disciplina de estudio, cuando, 
en realidad, se trata de un área interdisciplinaria; en el siguiente apartado se 
destaca la importancia de las pedagogías decoloniales y su trascendencia en la 
lucha contra el modelo hegemónico; finalmente, se integra el papel que des-
empeña la universidad en el proceso de colonialidad del saber, así como en la 
ecología de saberes.

Lucha por el dominio cultural 

La diversidad cultural presente en el mundo, en cuanto a la existencia de 
distintas formas de pensar, actuar, sentir y relacionarnos con los demás, es tan 
amplia que puede considerarse infinita. De acuerdo con la revista Ethnologue 
(2022), sólo en cuestión de lingüística el mundo cuenta con aproximadamente 
7 168 idiomas distintos, los cuales se distribuyen en 195 países. Lo anterior de-
nota que nos encontramos y nos encontraremos en constante interacción con 
otras culturas; la forma en que las percibimos y nos relacionamos con ellas será 
un elemento determinante en la concepción de la interculturalidad. 

2 Egresado de la licenciatura en Educación de la Universidad La Salle Oaxaca, correo electrónico: 
014427100@ulsaoaxaca.edu.mx. https://orcid.org/0009-0002-0410-4483 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

39 ISBN: 978-607-69976-5-9

En la actualidad, el término interculturalidad se ha convertido en una moda, 
pues discursivamente es tomado como parte de la inclusión, sobre todo en los 
ámbitos político y educativo. En México, el concepto de interculturalidad ha 
sido reducido a un enfoque, pues se la considera una dimensión de la educa-
ción exclusivamente destinada a la población indígena; como señala Bensasson 
(2013): “México la reduce a una modalidad educativa para indígenas que per-
mite cumplir con los acuerdos internacionales, sin traicionar el viejo esquema 
basado en la supuesta superioridad de la cultura occidental” (p. 60). 

Esta visión sugiere que, en México, el pensamiento occidental constituye 
una cultura dominante, que controla a las demás culturas y se involucra con 
ellas para asegurar el cumplimiento normativo, aunque no deseado, y que im-
puso su superioridad por medio de la subalternización, invisibilizando a las 
demás culturas.

 Esto no surgió en la actualidad, es un hecho histórico, apreciable de manera 
más notable en el siglo pasado, cuando se consideró que los pueblos indígenas 
eran un obstáculo para el progreso del país (progreso entendido desde una 
visión eurocéntrica). Por esta razón debían ser eliminados en términos cultura-
les, lo que implicaba su conversión cultural, esto es, expropiarlos de su cultura 
para hacerlos poseedores de la cultura occidental. Así se transgredieron su 
lengua, su epistemología, su memoria y su legado, en otras palabras, todos sus 
elementos culturales propios, todo su ser, para hacer posible su conversión 
antropológica y ontológica. Ello dio lugar al surgimiento de la resistencia de los 
pueblos indígenas, que deseaban conservar su cultura y lograr la autonomía y 
la autodeterminación en un sistema que los invisibiliza.

Desarrollo. La interculturalidad en México

Históricamente, las comunidades indígenas han sido subalternizadas por 
el paradigma dominante, no sólo en México, sino en todo el Sur global. De 
acuerdo con De Sousa Santos: “Siendo un modelo global, la nueva racionalidad 
científica es también un modelo totalitario, en la medida que niega el carácter 
racional todas las formas de conocimiento que no se pautaran por sus princi-
pios epistemológicos y por sus reglas metodológicas” (2009, p. 21). 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

40  ISBN: 978-607-69976-5-9

Del mismo modo, en México se han menospreciado las prácticas culturales 
y los conocimientos de los grupos indígenas; ejemplo de ello es que sus epis-
temologías no se consideran conocimientos, sino saberes populares, empíricos 
o, en ciertos casos, sentido común. 

En México, el menosprecio cultural alcanzó niveles extremos. Ante el aban-
dono a que los sometió el Estado, el desprecio recibido de la cultura occiden-
tal y la imposibilidad de ser libres en sus formas de sentir, actuar o ser ellos 
mismos, los grupos indígenas de Chiapas impulsaron una lucha para resistir al 
modelo dominante. Esta problemática dio lugar a la aparición de la intercul-
turalidad crítica como una respuesta no proveniente de arriba, de estructuras 
de poder como el gobierno o los organismos internacionales, sino desde abajo, 
desde la propia visión de los grupos subalternos. En la visión de Walsh (2010), 
se entiende como una herramienta y proyecto de transformación social.

La interculturalidad crítica es sólo una de las formas de percibir la intercul-
turalidad; por ello se busca profundizar en su conceptualización, para cono-
cer su importancia en las pedagogías decoloniales y reconocer que retomar su 
práctica en las universidades supone una decisión de perspectiva intercultural.

En el presente trabajo se realizó una investigación documental de tipo des-
criptivo; el corpus documental se generó a partir de artículos y capítulos de li-
bros de autores que son exponentes clave de las categorías de interculturalidad 
y decolonialidad. En este sentido, se retoma de Catherine Walsh su clasifica-
ción de la interculturalidad a partir de enfoques y de su visión de las pedago-
gías decoloniales; también, los enfoques y modelos de educación intercultural 
de Gunter Dietz y Selene Mateos, además de su perspectiva sobre la intercultu-
ralidad. Estos trabajos, aunados a los de autores como Laura Bensasson, María 
Bertely, Patricia Medina Melgarejo, Luis Enrique López y Medardo Tapia Uribe, 
abonan al debate sobre la interculturalidad en México.

De estos mismos autores se recuperan datos claves relativos a la creación 
de las universidades interculturales en México; de Boaventura de Sousa Santos, 
su visión de las epistemologías del Sur y la categoría analítica de ecología de 
saberes, que, junto con la perspectiva de Manuel Gándara abona al papel que 
desempeña en las universidades; de Eduardo Restrepo, desde la decolonialidad, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

41 ISBN: 978-607-69976-5-9

se retoma el concepto de colonialidad del saber y de geopolítica del conoci-
miento, complementándolos con el trabajo de Bruno Baronnet, Adriana Arroyo, 
Patricia Medina y Rómulo Arteño Ramos. Así, se seleccionaron los escritos de 
estos autores que se consideran relevantes para el desarrollo del presente ca-
pítulo. Además, se utilizó como procedimiento analítico un análisis documen-
tal de los textos elegidos, considerando su relevancia y pertinencia.

Debates teóricos sobre la interculturalidad en México 

El concepto de interculturalidad adquiere relevancia a partir de la integra-
ción de la población inmigrante en Europa y Estados Unidos; posteriormen-
te, debido a exigencias internacionales, fue introducido en México, como una 
manera de integrar a los pueblos indígenas (Bensasson, 2013). Siguiendo el 
planteamiento de Bensasson (2013), la designación de indígena lleva implícito 
un disimulado desprecio del que es objeto esta población; prueba de ello es 
que se diseñó una educación especial, la educación intercultural, destinada 
exclusivamente a estos grupos, a fin de que no afecte a la población dominante. 

Para Valtierra Zamudio y Gaytán Alcalá (2020), el término interculturalidad 
es reciente y polisémico; estos autores la conciben como las “relaciones que 
hay dentro de una sociedad y, por lo tanto, un proceso comunicativo entre dos 
o más actores de diversos contextos sociales, culturales, económicos y reli-
giosos que son distintos entre sí… en un intercambio de significados e ideas” 
(pp. 401-402). Desde esta perspectiva, la interculturalidad se da a partir de un 
proceso de interacción y se nutre de la diferencia cultural; no podría existir una 
interculturalidad profunda en un grupo culturalmente igual que convive en el 
mismo contexto y que, sobre todo, comparte la misma matriz epistémica.

Para Bertely, “en el caso de México, se recurre a nociones pluralistas y mul-
ticulturales, sobre todo para estudiar la escolarización en contextos urbanos y 
migratorios, donde se reporta mayor presencia y visibilidad indígena” (2013, p. 
51). Tapia Uribe (2013) considera que “el problema de la diversidad cultural en 
México se ha abordado por el gobierno federal como el planteamiento de una 
educación intercultural bilingüe indígena” (p. 69). Sin embargo, el problema no 
ha sido abordado de manera sólida, pues las políticas educativas intercultura-
les no van más allá del plano normativo.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

42  ISBN: 978-607-69976-5-9

En cambio, para Medina Melgarejo (2013), la interculturalidad es una 
palabra-concepto que: 

En el campo educativo, desde una perspectiva crítica y decolonial, 
puede ser concebida […] como un proyecto histórico-social, con profun-
das repercusiones en el ámbito pedagógico, además de consolidarse en 
una posición epistémica educativa que se ubica en las fronteras políti-
cas del conocimiento —cuerpo y territorio— accionando desde un pre-
sente para recrear memorias disidentes y configurar nuevas opciones de 
futuro. (pp. 171-172)

Por otra parte, la interculturalidad se encuentra ligada a las políticas de 
desarrollo social, que, enfocándose en actores sociales como niños y jóvenes 
indígenas, se traducen en programas definidos como interculturales, que son 
implementados como una manera de subsanar las desigualdades económicas 
(Medina, 2013). Tomando esto en cuenta, Dietz y Mateos (2013) proponen con-
ceptualizar la interculturalidad desde un enfoque que visibiliza las desigual-
dades y las asimetrías culturales, y diferenciarla del interculturalismo, al que 
conciben como una propuesta política pedagógica que promueve relaciones e 
intercambios culturales. 

La influencia de los debates internacionales sobre la interculturalidad se 
expresa en investigaciones que en México dan lugar a la creación de proyec-
tos de educación intercultural diseñados de abajo hacia arriba, es decir, desde 
los movimientos indígenas hacia las estructuras oficiales de educación (López, 
2006). Ejemplo de ello es el Plan para la Transformación de la Educación de 
Oaxaca (pteo), impulsado desde la sección 22 del Sindicato Nacional de Tra-
bajadores de la Educación (snte). Una propuesta de educación alterna y con-
trahegemónica a la Alianza por la Calidad de la Educación (ace) impuesta por 
el Estado mexicano a nivel federal en 2009, la cual se desfasaba de los prin-
cipios emanados de la comunalidad (Vásquez y Maldonado, 2023). El pteo ha 
representado para Oaxaca uno de los más grandes frutos de la resistencia a la 
visión hegemónica y puede decirse que a nivel normativo lo es; sin embargo, 
su dimensión práctica ha sido ampliamente cuestionada, pues existe un gran 
abismo entre lo normativo y la experiencia concreta. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

43 ISBN: 978-607-69976-5-9

Con base en este planteamiento, Dietz y Mateos (2013) proponen, a partir 
de Banks (1986), Garreta Bochaca (1997), Muñoz Sedano (1997, 1999), García 
Castaño y Granados Martínez (1999), Kincheloe y Steinberg (1999), Dietz (2003, 
2009), Barañano et al. (Coords., 2007) y Pérez Ruiz (2009), una clasificación 
prototípica de enfoques y modelos de educación intercultural que configuran 
el debate contemporáneo en torno a la interculturalidad, los que, por ende, se 
ven reflejados en las políticas públicas del Estado mexicano. Esta clasificación 
se conforma bajo los rubros de: educar para asimilar o compensar, educar para 
diferenciar o biculturalizar, educar para tolerar o prevenir el racismo, educar 
para transformar, educar para interactuar, educar para empoderar y educar 
para descolonizar. Cada una de estas alternativas conduce a un modo distinto 
de concebir la interculturalidad y la configuración misma de los procesos edu-
cativos. Es por ello que no sólo es utilizable por las instituciones del Estado, 
sino también por los distintos grupos o movimientos culturales que, desde 
abajo, impulsan proyectos educativos. 

Definir qué alternativa se elegirá dependerá de los objetivos y cambios que 
se desee lograr, así como de la intencionalidad de los actores que la promue-
ven. Generalmente, los programas oficiales de educación emanados del Esta-
do mexicano muestran la tendencia a optar por las primeras alternativas de 
educación, mientras que los programas que no provienen del Estado, suelen 
optar por educar para transformar y por educar para descolonizar; esto genera 
tensiones en los procesos de educación intercultural, dependiendo de cuál sea 
la finalidad o los propósitos de la educación, tal como lo han profundizado 
Érica González Apodaca, Angélica Rojas Cortés, Patricia Medina Melgarejo y 
Bruno Baronnet en los estados del conocimiento en los capítulos 11 y 12, res-
pectivamente, de la obra Multiculturalismo y educación, publicada en 2013 por 
el comie.

La interculturalidad a partir de diversos enfoques y 
su interdisciplinariedad 

Existen distintas maneras de percibir la interculturalidad, Catherine Walsh 
(2010) propone tres enfoques: uno relacional, que hace referencia a la “forma 
más básica y general de contacto e intercambio entre culturas, entre personas, 
prácticas, saberes, valores y tradiciones culturales distintas, las que podrían 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

44  ISBN: 978-607-69976-5-9

darse en condiciones de igualdad o desigualdad” (Walsh, 2010, p. 77). Otro 
funcional, que percibe a la interculturalidad como “funcional” al sistema exis-
tente, “no toca las causas de la asimetría y desigualdades sociales y culturales, 
tampoco cuestiona las reglas del juego, por eso es perfectamente compatible 
con la lógica del modelo neoliberal existente” (Tubino, 2005, como se cita en 
Walsh, 2010, p. 78). Por último, el enfoque crítico entiende la interculturalidad: 
“como una herramienta, como un proceso y proyecto que se construye desde 
[con y para] la gente... Apuntala y requiere la transformación de las estructuras, 
instituciones y relaciones sociales, y la construcción de condiciones de estar, 
ser, pensar, conocer, aprender, sentir y vivir distintas” (Walsh, 2010, p. 78).

Al analizar cada uno de estos enfoques nos podemos dar cuenta de que el 
primero está mucho más en sintonía con el engranaje social existente y ge-
neralmente refleja la ideología de la cultura dominante. El segundo enfoque 
está completamente dirigido a la cultura dominante, específicamente a las es-
tructuras de poder social, como son el gobierno y las instituciones del Estado. 
Como se observa, estos dos enfoques comparten la visión del modelo racional 
neoliberal, por lo cual las políticas interculturales surgidas desde esta visión 
son impuestas y estandarizadas, además de que conciben la interculturalidad 
como algo ya creado, que es necesario promover.

Ejemplo de ello es el Sistema Educativo Mexicano que, por medio de sus 
planes de estudio, trata de promover la interculturalidad según el planteamien-
to de la sep (2022), proponiendo la interculturalidad crítica y la apropiación 
de las culturas a través de la lectura y la escritura como ejes articuladores 
de la Nueva Escuela Mexicana. Cabe destacar que el primer eje es realmente 
polémico, pues nos hace cuestionarnos si es posible generar la interculturali-
dad crítica desde una estructura de poder colonial como el Estado. De ser así, 
¿realmente se aborda la criticidad propuesta por Walsh o únicamente se utiliza 
como un concepto enajenador que propicia la idea de promoción cultural? 

El segundo eje es sumamente superficial, pues pretende apropiarse de las 
culturas por medio de la lectura y la escritura. Sin embargo, para comprender 
una cultura es necesario vivir sus prácticas diarias, interpretar sus formas de 
ser, sentir y actuar, que difícilmente se encontrarán documentadas y, en caso 
de que lo estuvieran, aún queda como una visión reduccionista de las mismas. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

45 ISBN: 978-607-69976-5-9

El tercer enfoque percibe a la interculturalidad como algo por crear, un pro-
yecto aún no consolidado, que parte de las raíces, es decir, de abajo, que se 
fundamenta en la acción dialógica de los grupos indígenas y, a partir de las 
fricciones interétnicas, busca una transformación estructural; es por ello que 
en el ejemplo anterior se cuestiona la visión bajo la cual se elaboraron los pla-
nes de estudio.

Entre los problemas relacionados con la interculturalidad que se han en-
contrado, cabe señalar que ésta ha sido delimitada a una sola disciplina y a un 
solo sector de la población: la pedagogía y la población indígena. Esto es grave 
porque, como afirma Tubino (2002): “debemos empezar por despedagogizar 
la interculturalidad, ampliar su radio de acción, concebirla como un enfoque 
ínter-sectorial y como el gran eje transversal de las políticas de Estado’’ (p. 311). 

En México, esto ha llevado a que otras disciplinas limiten su campo de ac-
ción y de investigación, al dar por hecho que la interculturalidad sólo corres-
ponde al área de las ciencias sociales, cuando las demás son igual de impor-
tantes para su análisis y comprensión. Por ejemplo, su contribución al área de 
salud, con lo que la oms ha llamado medicina tradicional. Sin embargo, eso no 
es impedimento para que otras áreas disciplinarias ahonden en sus conoci-
mientos a partir de las culturas originarias. 

Valtierra Zamudio y Gaytán Alcalá (2020) postulan que una de las mejores 
formas de acercarse a la interculturalidad es a través de la alteridad, como la 
herramienta que permite el reconocimiento de la diferencia del yo, adentrán-
dose en la comprensión de lo distinto, de lo diferente, sin generar una pérdida 
de lo propio, pero tampoco imponiendo una propuesta epistemológica; es de-
cir, hay un reconocimiento de sujetos de conocimiento.

Pedagogías decoloniales: alternativas de resistencia al modelo 
hegemónico

Los pueblos originarios construyen sus matrices epistémicas a partir de sus 
vivencias comunitarias. Es por ello que los espacios educativos no pueden úni-
camente fundamentarse en teorías pedagógicas eurocéntricas o abordar con-
tenidos epistémicos del modelo hegemónico dominante. Ante la necesidad de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

46  ISBN: 978-607-69976-5-9

los pueblos originarios de conservar sus construcciones epistemológicas, surge 
la decolonialidad, como una alternativa que brinda la posibilidad de resisten-
cia. Al respecto, Arroyo (2016) menciona que: 

La decolonialidad o el giro decolonial como también ha sido llamado, 
aparece entonces como una postura de resistencia crítica que cuestiona 
las prácticas instaladas en nuestras sociedades y las maneras en que nos 
relacionamos como latinoamericanos en las distintas esferas sociales 
y la construcción de esas relaciones con el denominado Norte o con 
Europa. (p. 49)

Desde esta postura, la resistencia crítica es necesaria para lograr la eman-
cipación. Una manera de lograrla es con la implementación de las pedagogías 
decoloniales, cuyo origen se encuentra en el propio giro decolonial. Éstas se 
manejan en plural, pedagogías decoloniales, pues no existe una sola forma de 
aprender, expresar, conocer y ser. Para Catherine Walsh (2013), las pedagogías 
decoloniales son: 

Las estrategias, prácticas y metodologías —las pedagogías— de lucha, 
rebeldía, cimarronaje, insurgencia, organización y acción que tanto los 
pueblos originarios, en primera instancia, como después los africanos 
secuestrados, emplearon para resistir, transgredir y subvertir la domina-
ción, para seguir siendo, sintiendo, haciendo, pensando y viviendo —de-
colonialmente— a pesar del poder colonial (p. 25). 

En este sentido, la decolonialidad se entiende como una alternativa y ho-
rizonte que permite fragmentar el modelo tradicional colonial dominante, lo 
cual, si bien no es sencillo de lograr, mantiene la esperanza de un cambio aún 
posible. Esa esperanza está vigente y con mayor solidez que nunca, pues, como 
se examina más adelante, la decolonialidad está representando un nuevo camino 
tanto para las universidades como para el currículum que se desea implementar. 

La interculturalidad crítica y las pedagogías decoloniales poseen un vínculo 
en común, pues “se alimentan fuertemente del reconocimiento de las distintas 
formas de aprender, enseñar, sentir y vivir de los pueblos afrodescendientes, in-
dígenas y en general de quienes han sido excluidos de los circuitos tradicionales 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

47 ISBN: 978-607-69976-5-9

del conocimiento’’ (Arroyo, 2016, p. 55). Además, son la mejor vía de resistencia 
y transformación social con la que los pueblos indígenas pueden contar para 
hacer frente al yugo colonial que les ha sido impuesto durante siglos. 

Como una manera de afrontar los desafíos interculturales y de abordar la 
deconstrucción de ideologías en la actualidad, Lourenço-Simões et al. (2024) 
proponen que “se debería preparar a los sujetos para adoptar una ciudada-
nía intercultural que les permita relacionarse con otras culturas, mediando y 
comprendiendo, en un ejercicio constante de alteridad, las semejanzas y di-
ferencias que las completan y complementan” (p. 2). Sin embargo, una de las 
limitaciones del sistema educativo mexicano es que no ha sido preparado para 
comprender la ciudadanía intercultural.

Muestra de ello es el trato que se da al ámbito intercultural, reduciéndolo 
exclusivamente a los pueblos indígenas, lo que significa que los sujetos de cul-
tura mestiza no se visualizan en un plano intercultural horizontal, se reconocen 
como poseedores de cultura, pero no en igualdad de términos. En el estado 
de Oaxaca puede encontrarse un ejemplo de ello en el evento cultural de la 
Guelaguetza, realizado en el mes de julio. Pareciera que en éste el estado se 
apropia de la identidad cultural de los pueblos originarios y la cultura mestiza 
se siente perteneciente a esa cultura; sin embargo, es necesario recordar que 
los bailables son propios de los pueblos originarios, no de la cultura mestiza.

Aunado a ello, lo que se muestra en eventos culturales como la Guelaguetza 
sólo corresponde a una mínima parte de lo que conforma toda una cultura 
milenaria. Como plantea Esteva (2011), el vestido, la lengua, la comida y de-
más elementos tangibles son como el follaje de un árbol, pues son visible para 
todos; por ende, se contemplan dentro de un plano morfológico. Pero, donde 
realmente se encuentra la riqueza cultural de las comunidades, es en el plano 
mítico, que alberga su cosmovisión, su noción del ser, su percepción del tiem-
po, lo que no es visible para todas las culturas.

En México, un ejemplo profundo de los movimientos de decolonialidad 
lo constituyen el Ejército Zapatista de Liberación Nacional y los Municipios 
Autónomos Rebeldes Zapatistas (marez) (Medina y Baronnet, 2013). En ellos, 
se imparte una educación alternativa a la del sistema de educación nacional 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

48  ISBN: 978-607-69976-5-9

del Estado mexicano, cuyas prácticas corresponden a pedagogías decolonia-
les, puesto que no siguen los objetivos del Estado. Se trata de una educación 
autónoma y “para la praxis, con heterogeneidad lingüística y cultural, con una 
pedagogía crítica y radical. En consecuencia, la educación zapatista es de par-
ticipación colectiva, reivindica el ser indígena, establece lazos de solidaridad y 
de responsabilidad compartida en sus pueblos’’ (Silva, 2019, p. 113). 

La trascendencia del levantamiento zapatista radica en ser un parteaguas 
para la formación de nuevos proyectos decoloniales. Al respecto, cabe señalar 
que fue la primera vez que, en México, un movimiento indígena obligó al Estado 
a poner la mirada en sus necesidades. Prueba de ello son los acuerdos de San 
Andrés Larrainzar, los primeros acuerdos de derechos indígenas en México, 
pero a pesar de ello no fueron respetados por el Estado, pues solo se firmaron, 
pero no se garantizó su cumplimiento. Este movimiento es trascendental para 
comprender las propuestas de educación indígena surgidas más tarde en otros 
estados, por ejemplo, en Oaxaca, donde se han establecido diversas experien-
cias educativas partir del estadio comunitario como apropiación de la educa-
ción intercultural en el estado, que incluyen desde el nivel educativo inicial 
hasta el nivel superior.

 Sin embargo, las experiencias de educación oaxaqueña se diferencian de 
la educación zapatista en que, aunque ambas son propuestas de educación 
alternativa, la educación zapatista no pertenece al ámbito de la educación ofi-
cial, mientras que las experiencias oaxaqueñas están enmarcadas dentro de la 
educación oficial ofertada por el Estado (Bermúdez et al., 2015, p. 364). Esto se 
encuentra establecido en la Ley de Educación para el Estado Libre y Soberano 
de Oaxaca, aprobada por el Congreso del Estado Libre y Soberano de Oaxaca 
(2018), y postula en sus artículos el compromiso del Estado para con la educa-
ción comunitaria:

Artículo 15. Además de lo dispuesto en el artículo anterior, también pro-
porcionará educación comunitaria a los pueblos originarios de Oaxaca en el 
nivel de educación básica y en otros niveles y modalidades cuya presencia en 
los contextos de los pueblos originarios sea significativa. Toda la educación 
comunitaria del tipo básico y normal y demás para la formación de maestros, 
se impartirá atendiendo los planes y programas de estudios determinados por 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

49 ISBN: 978-607-69976-5-9

la Secretaría. El Gobierno del Estado propondrá los contenidos regionales que 
hayan de incluirse en dichos planes y programas. 

Artículo 16. El Poder Ejecutivo reconoce que el modelo pedagógico de edu-
cación comunitaria es significativo y pertinente para la atención educativa de 
los pueblos originarios, para ello se procurará la creación de la modalidad de 
Secundaria Comunitaria de Educación Indígena dentro del sistema educativo 
estatal. La prestación de servicios en dicha modalidad, se realizará atendiendo 
los planes y programas determinados por la Secretaría. 

Artículo 17. La educación comunitaria es un estadio de la educación bilingüe 
intercultural que reconoce los valores culturales de la Comunidad y la existen-
cia de conocimientos propios como base para ofrecer educación pertinente a 
los pueblos originarios de la Entidad. 

I. Los planes de estudio para la educación comunitaria distintos a los de 
educación básica y normal y demás para la formación de maestros de educa-
ción básica deben contemplar la existencia de una geografía ritual, de conoci-
mientos ancestrales contenidos en las lenguas originarias y de conocimientos 
de su vida cotidiana; 

II. La educación comunitaria reconoce la existencia de portadores de cono-
cimiento comunitario que forman parte del grupo social de pertenencia, y 

III. La educación comunitaria reconoce la existencia de un sujeto comunita-
rio que se contrapone con el sujeto individual.

La colonialidad del saber: la universidad como mecanismo que posi-
bilita la dominación/subalternización o la liberación/
transformación social

Las universidades insertas en el modelo hegemónico han sido por excelen-
cia los principales campos de los que surge el conocimiento. Por ello puede 
decirse que, al igual que los pueblos indígenas, han sido colonizadas, como 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

50  ISBN: 978-607-69976-5-9

también sus conocimientos, lo que ha generado una colonialidad del saber. De 
acuerdo con Restrepo (2018): 

Se encuentra constituida por un patrón de clasificación y jerarquización 
global de los conocimientos, donde unos aparecen como la encarnación 
del conocimiento auténtico y relevante, mientras que otros conocimien-
tos son expropiados, inferiorizados y silenciados, a tal punto que dejan de 
ser conocimientos para aparecer como ignorancias, supersticiones (p. 11).

Tal clasificación de saberes realizada desde la racionalidad científica, ade-
más de ser excluyente, es impositiva y coercitiva, pues considera inferior a todo 
conocimiento que no pueda ser comprobado científicamente. Y, por supuesto, 
quienes crean en ese conocimiento, también serán considerados inferiores. Es 
por esto que los saberes de los pueblos indígenas son una especie de doxa, que 
se realiza sin fundamentos científicos, mientras que cualquier conocimiento 
que provenga de la ciencia será verdadero o una clase de episteme. En este 
sentido, si las universidades han sido colonizadas, en su espacio educativo se 
propicia el uso de conocimientos provenientes de la ciencia y se trata de inte-
riorizar en sus estudiantes la ideología eurocéntrica del conocimiento, es decir, 
la colonialidad del saber dominante.

Otro parámetro que puede utilizarse para analizar la colonialidad de las 
universidades es la geopolítica del conocimiento, que “es una perspectiva que 
se pregunta por la situacionalidad del conocimiento, pero no sólo en su pro-
ducción, sino también en su circulación y en sus apropiaciones’’ (Restrepo, 
2018, p.14). 

De esta manera, podemos establecer que desde la geopolítica del conoci-
miento existe un Norte y un Sur, siendo el Norte el generador de episteme y el 
Sur de la doxa: ésta es una de las condiciones a partir de las cuales se ha invisi-
bilizado cualquier epistemología proveniente del Sur, mientras los conocimien-
tos generados en el Norte (conformado principalmente por Occidente y Esta-
dos Unidos) son aceptados como válidos y universales, epistemología etnocida 
que envenena y manipula. Así, el Sur pareciera conformarse de territorios de 
soberanía ficticia e irreal para el Norte. Esto no quiere decir que en el Norte no 
existen o no existieron culturas indígenas originarias que poseían sus propios 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

51 ISBN: 978-607-69976-5-9

conocimientos tradicionales, sino que el colonialismo fue mucho más agresivo, 
llegando al punto de exterminar a las tribus,3 como ocurrió en Estados Unidos, 
país que, al momento de la gestación del Estado nación, albergaba aún a una 
gran variedad de tribus y donde actualmente la población originaria es mínima. 

Esta misma relación entre Norte y Sur es descrita de manera más asimétrica 
por De Sousa Santos (2009), quien entiende la epistemología del Sur como:

La búsqueda de conocimientos y de criterios de validez del conoci-
miento que otorguen visibilidad y credibilidad a las prácticas cognitivas 
de las clases, de los pueblos y de los grupos sociales que han sido his-
tóricamente victimizados, explotados y oprimidos, por el colonialismo y 
el capitalismo globales. El sur es, pues, usado aquí como metáfora del 
sufrimiento humano sistemáticamente causado por el colonialismo y el 
capitalismo. (p. 12) 

Desde esta mirada, el Norte se convierte en un colonizador hegemónico, 
mientras el Sur pasa a los dominios del Norte, “ya no existe una relación bi-
naria entre el norte-Estados Unidos y sur-América Latina. Hay un sur global y 
un norte global, en términos foucaultianos podemos decir que los nortes y sures 
operan en todos los niveles y formas reticulares’’ (Arteño et al., 2022, pp. 30-31).

Todo ello es importante al momento de conceptualizar las universidades, ya 
que éstas pueden optar por el sistema epistémico a ser aplicado en su institu-
ción: aquel que sigue los principios del colonialismo predominante, basado en 
la racionalidad científica, u otro que se sustente en las prácticas culturales de 
los pueblos indígenas y que no impone, sino que transforma. Elegir la segunda 
opción supone cargar con obstáculos desde el inicio, pues implica enfrentar a 
un sistema hegemónico que ha dominado por siglos y al cual no le conviene per-
der su poderío, sin contar con el sesgo obstaculizador de la sociedad occidental.

A pesar de ello, la ecología de saberes emerge como una alternativa que 
posibilita que las universidades empiecen a descolonizarse. La ecología de sa-
beres “se puede entender como acciones del encuentro mutuo y del diálogo 
recíproco que sustenta la fertilización y la transformación recíprocas entre sa-

3 Una de las formas de organización social de las culturas originarias en Estados Unidos.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

52  ISBN: 978-607-69976-5-9

beres, culturas y prácticas que luchan contra la opresión” (De Sousa Santos, 
2019, p. 346). 

Mediante la ecología de saberes, la universidad puede establecer relaciones 
más horizontales en cuestión del modelo epistémico adoptado e introducir de 
manera implícita prácticas universitarias decoloniales que abran espacio a un 
verdadero diálogo cultural que transforma y no a un monólogo que permanece 
estático. La ecología de saberes es uno de los caminos para decolonizar la uni-
versidad, cuna y centro de gravitación de los saberes, considerando que ésta se 
constituye en un lugar privilegiado de la producción de conocimientos. Por lo 
mismo, la universidad debería superar su histórico aislamiento de los procesos 
de lucha popular (Gándara, 2019).

Dado que la universidad no está apartada de la sociedad y, por el contrario, 
es una extensión de la misma, la introducción de la ecología de saberes es un 
proceso necesario. Podemos percibir parte de esto en el diseño curricular de 
algunas instituciones de educación superior que tratan de lograr una trans-
formación social por medio de la formación de sus estudiantes, no sólo como 
profesionistas, sino como seres humanos que dialogan a partir de la diversidad 
cultural. La universidad no está exenta de la realidad social en la que labora, 
que alberga cientos de culturas invisibilizadas y subalternizadas por un modelo 
dominante cada vez más decadente para cubrir las necesidades de una socie-
dad demasiado heterogénea.

Así como las universidades se resisten a incluir los conocimientos tradicio-
nales como otra forma de conocer el mundo que nos rodea, la misma resisten-
cia se presenta en la academia. Esto vuelve cuestionable la formación docente 
y su forma de relacionarse con estudiantes de distintas culturas, lo que lleva 
a cuestionar si la práctica docente desde la academia es la que reproduce las 
prácticas colonizadoras, si se considera que hasta los propios sujetos son cons-
cientes de ello.

En México, una manera en que se han expresado los procesos intercultura-
les en la educación superior, son las universidades interculturales, las cuales 
“fueron [y son] … parte de las respuestas del gobierno mexicano ante las legíti-
mas demandas del movimiento indígena por acceder a una educación superior 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

53 ISBN: 978-607-69976-5-9

socioculturalmente relevante que desarrollara nuevas perspectivas profesiona-
les y científicas, articulando los conocimientos indígenas con los occidentales” 
(Ávila y Ávila, 2014, p. 39).

 Esta propuesta pretende vincular la universidad con las necesidades de las 
comunidades, permitiendo trabajar con saberes locales, valores y tradiciones 
de los pueblos originarios y siendo en sí misma una propuesta de educación 
superior alterna que no sólo promueve el desarrollo de los jóvenes provenien-
tes de comunidades marginadas o indígenas, sino el desarrollo de la propia 
comunidad (Mateos y Dietz, 2013).

Las Universidades Interculturales surgen en México en 2002. Siendo avala-
das por la sep, establecieron ciertos elementos bajo los cuales debían regirse. 
Mateos y Dietz (2013), partiendo de Schmelkes (2003, 2008a); Casillas y cols. 
(2006); y la cgeib (2009), mencionan los siguientes aspectos básicos que de-
ben regir las ui: 

a) Su misión principal es formar profesionales e intelectuales comprometi-
dos con sus regiones. 

b) Deben establecer como eje central la investigación. 

c) La oferta educativa parte desde las necesidades y potencialidades de la 
región, promoviendo un currículo flexible.

 d) Los alumnos no son seleccionados por criterios académicos, y 

e) Deben establecer una relación cercana con las comunidades o regiones.

Las ui también prometen una manera de impulsar la inclusión en todos los 
sectores educativos. Sin embargo, por tratarse de una propuesta que parte del 
Estado mexicano, entra en debate el propósito de éstas para con las comuni-
dades indígenas. En este sentido, si bien pueden ser vistas como motores que 
propician el desarrollo tanto de los jóvenes como de las comunidades, también 
existe la posibilidad de que: 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

54  ISBN: 978-607-69976-5-9

Al insistir desde arriba en controlar y homogeneizar su currículo se 
reproducirán vicios similares a los que afectan al subsistema bilingüe 
de la enseñanza básica: contenidos étnicos estandarizados, poca pro-
ducción de material adecuado para el ámbito local, insuficiente capaci-
tación de los docentes y una orientación curricular muy limitada. (Bello 
Domínguez, 2010, citado en Mateos y Dietz, 2013, p. 354)

Lo anterior nos muestra que los debates sobre la interculturalidad en Mé-
xico son más amplios y van más allá de solamente realizar una discusión con-
ceptual.  De manera que todo aquello en lo que esté involucrada la dimensión 
intercultural generará conmoción por todo lo que implica la palabra, tanto a 
nivel social como educativo. Sólo durante su desarrollo se podrá determinar el 
verdadero fin o propósito del Estado, de las organizaciones gubernamentales, 
las ies, la ui, de los propios actores educativos e incluso de la comunidad, pues 
si bien existen experiencias en favor de la creación de las ui, también existen 
posturas contradictorias en torno a ellas.

Discusión y conclusiones

El eje intercultural ha adquirido mayor relevancia en los últimos años, debido 
a que se le ha dado mayor visibilidad. Esto ha sido posible gracias a las grietas 
causadas al sistema hegemónico dominante y su imposibilidad de homogeneizar 
la cultura. Así, pues, han surgido diversos críticos de la cultura que pretenden 
lograr una transformación social. En México, esto puede verse expresado en de-
bates teóricos que se generan en torno a la interculturalidad y en la forma en que 
propician la generación de proyectos denominados interculturales.

 En cuanto a la interculturalidad, existen distintas maneras de percibirla, 
conforme a la concepción que se tenga de ella desde los enfoques relacional, 
funcional o crítico. La más trascendental para la propia interculturalidad es la 
última, pues alude a un proyecto que aún no se cumple y sólo es posible a par-
tir de los diversos grupos culturales históricamente invisibilizados.

Sin embargo, los organismos de poder, como el gobierno, no son ajenos a 
las prácticas culturales. Además de que se encuentran dentro del territorio del 
Estado-nación, implementan diversas estrategias para integrar a los pueblos 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

55 ISBN: 978-607-69976-5-9

indígenas a su proyecto de nación, desarrollando proyectos de aculturación o 
simplemente dejándolos en el olvido. Es por ello que la interculturalidad se ha 
limitado a disciplinas de conocimiento y al sector indígena en específico.

Una de las propuestas que debería fomentarse es la preparación para una 
ciudadanía intercultural que propicie la horizontalidad, pues, de lo contrario, 
sólo se sesgará más a las culturas, y posiblemente se produzca una apropiación 
cultural con tendencias al robo de elementos culturales. Es decir, se debe esta-
blecer una ciudadanía que valore a las culturas no por sus elementos tangibles, 
sino por sus elementos intangibles. En la actualidad pareciera que se busca 
compartir la vestimenta, la comida, la música y demás elementos para apro-
piarse de ellos, cuando se debería buscar la horizontalidad de culturas y no la 
apropiación de las mismas. 

En el ámbito educativo, las pedagogías decoloniales surgen de la misma re-
sistencia de los pueblos indígenas al modelo hegemónico, a través de prácticas 
educativas alternas al modelo, que buscan una manera diferente de hacer, pen-
sar y ser el acto educativo, partiendo de lo propio, es decir, de los elementos 
culturales que dan origen y fundamento a los pueblos indígenas. Al retomar és-
tos su propia epistemología, el acto educativo pasa a ser un espacio de diálogo 
que transforma a los sujetos, y por tanto, a la sociedad, como ocurre en el caso 
de la educación zapatista brindada en los marez. 

Las universidades, en tanto centros del conocimiento, tienen la posibilidad 
de orientar sus procesos de formación de una manera alterna a la proveniente 
del modelo dominante; una estrategia para que puedan lograrlo es la ecología 
de saberes. Esto implicaría un nuevo diseño y la adaptación curricular, para que 
las universidades puedan ampliar sus horizontes y enfocarlos hacia una inter-
culturalidad crítica, en la que no dominen los conocimientos del Norte global, 
sino que abarque conocimientos del Sur y del Norte, bajo el reconocimiento 
de que ninguno es inferior, sólo son conocimientos diversos. En México, ello 
dio origen a las universidades interculturales, cuyo propósito actualmente se 
encuentra en debate. 

La cultura se piensa, se vive, se es; todos los seres humanos del planeta 
poseemos una cultura. Bajo esta concepción, ninguna cultura es completa, de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

56  ISBN: 978-607-69976-5-9

mayor importancia, relevancia o superior, sólo son diversas culturas, por lo que 
pretender ser culturalmente superiores no es más que cerrarse a la posibilidad 
de conocer nuevos mundos. 

Desde su racionalidad científica, el modelo occidental hegemónico es su-
mamente hermético con las demás culturas, especialmente la de los pueblos 
indígenas. Sin embargo, y a pesar de ello, no ha tenido la capacidad de dominar 
todo (poder, conocimiento y ser) y a todos. Reflejo de ello es la extraordinaria 
resistencia de los pueblos indígenas, que han soportado la agresividad del mo-
delo occidental en lo más profundo de su ser, a pesar de lo cual su esperanza 
sigue latiendo el sueño de la libertad.

Si bien el modelo occidental es objeto de la mayoría de las críticas, la uni-
versidad ha contribuido a ello, pues es responsable del epistemicidio de las 
culturas, su propia colonialidad le ha impedido ver nuevos y diversos horizon-
tes. No obstante, en la actualidad tiene la posibilidad de remediar ese error, 
abriéndose a la posibilidad de propiciar la transformación social, que no se 
limita a la tolerancia cultural. Para ello, deberá cambiar la sutil concepción de 
interculturalidad de los actores educativos, permitiéndose comprender todo lo 
que ésta involucra y no dejándola únicamente en el plano de relacionarse con 
los demás.

Aunque México ha mostrado avances al plantear la interculturalidad como 
debate, por la tensión que ésta genera con el Estado, muchas de sus acciones 
son respuestas a las demandas de los grupos indígenas, pero la mayoría ter-
minan siendo prácticas de discriminación positiva o simplemente se quedan 
como marcos normativos que la mayoría de las veces no se vuelven realidad. Se 
necesita un avance mayor, pues la interculturalidad crítica es un proyecto que 
aún no se concreta en el país. 

El actual plan de estudios para educación básica pretende que la intercul-
turalidad crítica sea una realidad alcanzable. No obstante, la interculturalidad 
planteada está muy lejos de ser critica. Aunque su fundamentación postula 
planteamientos relacionados con la transformación social, pareciera que en el 
discurso político de lo que actualmente se ha denominado Cuarta Transforma-
ción se confunde. La transformación que se concibe desde la interculturalidad 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

57 ISBN: 978-607-69976-5-9

crítica no es una ideología política que surge de las estructuras de poder políti-
co, sino una transformación social surgida desde las comunidades, que beneficia 
a todos sus integrantes y no está al servicio de intereses particulares.

Antes de concluir me gustaría destacar que el presente capitulo sólo pre-
senta una revisión teórica del concepto de interculturalidad en México, es-
pecialmente en la universidad. Para futuras investigaciones, sería interesante 
destacar la metodología que las universidades han implementado para su acer-
camiento a la interculturalidad o, primero, saber si existe un acercamiento. 
Además, dado el corto tiempo de implementación del nuevo modelo educativo 
en el nivel básico en México, será importante analizar las percepciones de los 
docentes respecto del eje articulador interculturalidad crítica, pues si éste no 
se concreta, podría dar lugar a una manipulación conceptual por parte del Es-
tado mexicano. 

Finalmente, concluyo con la necesidad de cambiar la realidad dominante, 
para lo cual el marco normativo es insuficiente. Éste no es un trabajo que deba 
ser realizado sólo por el Estado o quienes están al mando de instituciones gu-
bernamentales, es un trabajo social, que nos involucra a todos como miembros 
de una comunidad, de una misma matriz civilizatoria. No sólo es estudiar una 
cultura, es tener la mente abierta al nuevo conocimiento y transformar nuestra 
manera de actuar y la forma en que convivimos en nuestra cotidianidad. Se 
debe sentir, vivir y actuar desde la cultura para poder entender las matrices 
epistemológicas que le dieron origen, y sólo a partir de ello se podrá ampliar la 
mirada de la interculturalidad y comprender que es un proyecto justo y nece-
sario, que expresa el sentir de los sectores oprimidos.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

58  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Arroyo, A. (2016). Pedagogías decoloniales y la interculturalidad: perspecti-
vas situadas. En: M. Di Caudo, D. Llanos y M. Ospina, Interculturalidad y educa-
ción desde el sur. Contextos, experiencias y voces (pp. 47-66). Universidad Poli-
técnica Salesiana. https://bit.ly/3TyTxNm 

	» Arteño, R., Pérez, L., León, C., e Illicachi, J. (2022). Educación superior: en-
cuentro y desencuentro epistémico intercultural. Universidad Nacional de Chim-
borazo. https://bit.ly/49iqHqs 

	» Ávila, A., y Ávila, L. (2014). El asalto a la interculturalidad: las universidades 
interculturales de México. Argumentos, 27(76), 37-54. https://bit.ly/3PKkFYt 

	» Bensasson, L. (2013). Educación intercultural en México ¿Por qué y para 
quién? En B. Baronnet y M. Tapia, Educación e interculturalidad. Política y políti-
cas (pp. 49-68). crim-unam. https://bit.ly/4axmDDu 

	» Bermúdez, F., Cuevas, J., y Hernández, A. (2015). Experiencias educativas 
dentro del sistema educativo oficial mexicano. ¿Es posible ser alternativo des-
de la institución oficial? En P. Medina, Pedagogías insumisas. Movimientos polí-
tico-pedagógicos en memorias colectivas de educaciones otras en América Latina 
(pp. 363-379). Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica/Juan 
Pablos.

	» Bertely, M. (2013). Debates conceptuales sobre educación multicultural e 
intercultural. En M. Bertely, G. Dietz y M. Díaz, Multiculturalismo y Educación 
2002-2011 (pp. 41-63). comie. https://bit.ly/4awXDwV 

	» Congreso del Estado Libre y Soberano de Oaxaca. (2018). Ley de Educación 
para el Estado Libre y Soberano de Oaxaca. Decreto No. 1937. https://bit.ly/3x-
hMnFH 

	» Dietz, G., y Mateos, S. (2013). Interculturalidad y Educación Intercultural en 
México. Un análisis de los discursos nacionales e internacionales en su impacto en 
los modelos educativos mexicanos. sep. https://bit.ly/4awURI1 

	» Esteva, G. (2011). Más allá de la educación. En L. Meyer y B. Maldonado, 
Comunalidad, educación y resistencia indígena en la era global. Un diálogo entre 
Noam Chomsky y más de 20 líderes indígenas e intelectuales del continente ame-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

59 ISBN: 978-607-69976-5-9

ricano (pp. 159-174). cseiio.

	» Ethnologue (2022). How many languages are there in the world? https://
www.ethnologue.com/insights/how-many-languages/ 

	» Gándara, M. (2019). Los derechos humanos en el siglo xxi. Una mirada desde 
el pensamiento crítico. Clacso. https://bit.ly/3xkebJI 

	» López, L. (2006.). Desde arriba y desde abajo. Visiones contrapuestas de la 
educación intercultural bilingüe en América Latina. En C. Gros y Marie-Claude 
Strigler. Être indien dans les Amériques: spoliations et résistance (pp. 235-250). 
Institut des Amériques,.

	» Lourenço-Simões, C., Araújo Sá, M. H., y Matesanz del Barrio, M. (2024). En-
focando la interculturalidad: revisión de literatura sobre proyectos y estudios 
de educación en lenguas realizados en contextos de frontera. Revista de Inves-
tigación Educativa, 42(2). DOI: https://doi.org/10.6018/rie.565531 

	» Mateos, L., y Dietz, G. (2013). Universidades interculturales en México. En M. 
Bertely, G. Dietz y M. Díaz, Multiculturalismo y Educación 2002-2011 (pp. 349-
371). comie. https://bit.ly/4awXDwV 

	» Medina, P., y Baronnet, B. (2013). Movimientos decoloniales en América La-
tina: un balance necesario desde las pedagogías interculturales emergentes en 
México. Autonomía, territorio y educación propia. En M. Bertely, G. Dietz y M. 
Díaz, Multiculturalismo y Educación 2002-2011 (pp. 415-443). comie. https://bit.
ly/4awXDwV 

	» Medina, P. (2013). Palabras que hacen política: “interculturalidad”. Contornos 
epistémicos sobre identidad, diferencia y alteridad. En B. Baronnet y M. Tapia, 
Educación e interculturalidad. Política y políticas (pp. 151-176). crim-unam. 51.pdf

	» Restrepo, E. (2018). Descolonizar la universidad. En J. Barbosa y L. Pereira, 
Investigación cualitativa emergente: reflexiones y casos (pp. 11-26). cecar. https://
bit.ly/3xnC0QY 

	» Secretaría de Educación Pública (2022). Plan de Estudio para la educación 
preescolar, primaria y secundaria. sep. https://bit.ly/3VCrO0U 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

60  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Silva, C. (2019). La escuela zapatista: educar para autonomía y la emancipa-
ción. Alteridad, 14(1), 109-121. La escuela zapatista: educar para autonomía y la 
emancipación | Alteridad

	» Sousa Santos, B. de (2009). Una epistemología del Sur: la reinvención del 
conocimiento y emancipación social. Siglo XXI editores.

	» Sousa Santos, B. de (2019). El fin del imperio cognitivo: la afirmación de las 
epistemologías del Sur. Trotta.

	» Tapia, M. (2013). La construcción social del camino a la escuela y la autono-
mía de las niñas indígenas. En B. Baronnet y M. Tapia, Educación e intercultura-
lidad. Política y políticas (pp. 69-104). crim-unam. http://www.libros.unam.mx/
digital/v7/51.pdf 

	» Tubino, F. (2002). Entre el multiculturalismo y la interculturalidad: más allá 
de la discriminación positiva. Derecho y sociedad 23(19), 299-311 https://bit.
ly/49n31ku 

	» Valtierra Zamudio, J., y Gaytán Alcalá, F. (2020). Interculturalidad e incultu-
ración de la teología en México y Guatemala. Perseitas, 8, 398-422. https://doi.
org/10.21501/23461780.3687

	» Vásquez, Á., y Maldonado, C. (2023). Avances y desafíos de la educación co-
munitaria oaxaqueña como estadio (apropiado) de la educación intercultural. 
En L. Broca, D. Castro y M. Moreno, Prácticas docentes desde contextos rurales e 
interculturales desafiantes (pp. 239-263). Universidad La Salle Oaxaca. 

	» Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. En J. 
Viaña, L. Tapia y C. Walsh. Construyendo Interculturalidad Crítica (pp. 75-96). 
III-cab. 

	» Walsh, C. (2013). Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, 
(re)existir y (re)vivir. Abya-Yala. https://bit.ly/4ahuB3U



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

61 ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Ángel Vásquez Rodríguez

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

62  ISBN: 978-607-69976-5-9

De-construir la universidad: una didáctica crítica desde 
la tensión epistémica

Carlos Alberto Escobar Otero4

Ma. De la Luz Maldonado Ramírez5

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c146

Introducción 

Este texto se propone reflexionar en clave intercultural y decolonial sobre la 
complejidad constitutiva de la universidad: como escenario del encuentro y 
confrontación entre los conocimientos disciplinares de la ciencia occidental 
y los saberes culturales, histórica y corporalmente situados en las experien-
cias del mundo; como resultado de la relación entre modernidad-coloniali-
dad-nacionalismos que solidifica el diálogo, silencia las voces diversas y de los 
oprimidos, homogeneiza identidades, desencarna al sujeto, reproduciendo una 
experiencia del mundo desde la desigualdad, la exclusión y el sometimiento 
histórico; como institución institucionalizante de las relaciones y prácticas en 
el mundo de la vida. Desde nuestro lugar de enunciación y posición de observa-
ción, reflexionamos sobre la universidad para desarticular las relaciones de do-
minación que la academia impone como reglas de juego y buscar otras formas, 
desde otros saberes, de construir al sujeto docente, su práctica, su agencia y su 
reflexividad crítica en tensión epistemológica. 

El documento parte del encuentro académico y experiencial con colegas 
docentes, investigadores y administrativos de las universidades La Salle Bo-
gotá y La Salle Oaxaca, con quienes construimos un espacio para compartir 
inquietudes, dudas, propuestas, experiencias y la lectura de diferentes autores 
que nos invitan a articular una reflexión colectiva en torno a la educación, la 
universidad y la práctica docente en clave intercultural. 

4 Maestro en Docencia, ulsa Bogotá. Investigador-docente, ulsa Bogotá, correo electrónico: 
carlosescobar@unisalle.edu.co. https://orcid.org/0000-0002-4227-681X 
5  Doctora en Estudios Mesoamericanos, unam. Docente del Posgrado en Ciencias Políticas y Sociales, UNAM, 
correo electrónico: senisebiyorum@msn.mx 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

63 ISBN: 978-607-69976-5-9

Nos preguntamos por la diversidad cultural que atraviesa el entorno edu-
cativo: cómo se manifiestan las culturas y sus matrices epistemológicas en el 
contexto áulico, incorporadas en los estudiantes y en los docentes; cómo es el 
encuentro entre los saberes de la vida cotidiana y de las culturas y el conoci-
miento científico inherente a las diferentes áreas disciplinares. También nos 
preguntamos si, en el entorno lasallista, llevamos a cabo una práctica docente 
intercultural, guiada por la didáctica crítica. Si no es así, ¿cómo podremos lo-
grarlo?, ¿cuáles serían los posibles senderos a seguir para ejercer una práctica 
docente intercultural en nuestras universidades lasallistas? Hacemos hincapié 
en que las universidades La Salle no son universidades interculturales, es de-
cir, su modelo educativo no está guiado por la interculturalidad; sin embargo, 
no somos ajenos a las realidades diversas que se tejen desde los encuentros 
y desencuentros entre culturas, como arenas de confrontación y negociación, 
consenso y disenso, que acontecen en la vida universitaria lasallista desde la 
variedad de sus contextos. 

Lo que a continuación presentamos son unas primeras ideas, un esbozo 
que parte de pensar nuestra problemática realidad social histórica como lati-
noamericanos desde las ideas de autores de las humanidades que nos invitan 
a cuestionar nuestras limitantes institucionales, nuestras formas de socializa-
ción excluyentes, nuestra seguridad ontológica basada en el imperio de la ra-
zón y la verdad, nuestros discursos hegemónicos: nuestra herencia colonial, ese 
padecimiento que nos encarnó como seres arrojados a un mundo desigual, en 
desventaja ontológica, sometidos por una minoría que nos esclavizó, racializó 
y exotizó, los “buenos salvajes” que con sus recursos naturales sostuvieron el 
desarrollo industrial de Europa. 

Situados en la universidad, ¿cómo es posible la transformación social en el 
marco de una institución social basada en una estructura excluyente, normati-
va y violenta? ¿Será posible pensar en una práctica docente des-institucionali-
zante de la universidad? ¿Cómo sería posible esto considerando la peculiaridad 
de las universidades lasallianas? Esto nos remite a plantear la necesidad de 
de-construir el habitus escolar/docente, lo cual pasa por señalar cuestiona-
mientos al saber-hacer instituido en la práctica docente a través de la adquisi-
ción y transmisión del conocimiento, en singular, en los procesos de enseñan-
za-aprendizaje. Dicho de otra forma, la de-construcción de la práctica docente 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

64  ISBN: 978-607-69976-5-9

y los procesos de aprendizaje en la universidad pasan por el enfrentamiento, el 
estar frente a formas contrahegemónicas de conocimiento, mejor aún, frente 
a los saberes de los subalternos, histórica, cultural y corporalmente situados.

Imaginar otros mundos desde la educación: problematización sobre 
práctica docente y aprendizaje en el contexto intercultural 
latinoamericano

Si partimos de la propuesta de las pedagogías decoloniales como una 
apuesta por formas emancipadas de los ejercicios de enseñanza y aprendizaje, 
entendidas desde el pensamiento de Catherine Walsh como “las estrategias, 
prácticas y metodologías —las pedagogías— de lucha, rebeldía, cimarronaje, 
insurgencia, organización y acción que los pueblos originarios primero, y luego 
los africanos y las africanas secuestradxs, emplearon para resistir, transgredir 
y subvertir la dominación, para seguir siendo, sintiendo, haciendo, pensando 
y viviendo —decolonialmente— a pesar del poder colonial” (Walsh, 2013, p. 
25, en Arroyo, pp. 49-50), un punto de partida necesario es la reflexión en 
torno a la vivencia, como padecimiento, del colonialismo. Esto implica pensar 
en las estructuras de dominación colonial, en las formas de sometimiento que 
implementaron, las cuales triunfaron y siguen vigentes, como también en los 
mecanismos de socialización de la dominación colonial, mediante los cuales 
internalizamos la dominación, a la manera de una normalización que va no sólo 
de hacer normal el sometimiento, sino de hacerlo una norma de convivencia y 
regulación de las conductas. 

En ese sentido, es interesante distinguir al menos dos dimensiones del 
colonialismo interno, que encontramos en el pensamiento sociológico de Ro-
dolfo Stavenghagen y de Pablo González Casanova.  Stavenghagen destaca la 
dimensión económica espacial del desarrollo del capitalismo en el proceso de 
acumulación originaria del que participó América Latina en los siglos xvi y xvii, 
que supuso el establecimiento de centros de desarrollo económico colonial: las 
sedes de los virreinatos, a las que quedarían supeditados los polos periféricos 
de la producción, que a su vez estarían controlados por la Corona española. 
Allí podemos identificar las posibilidades de desarrollo diferenciado y las re-
laciones de dependencia que ya se trazaban entre los virreinatos y España, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

65 ISBN: 978-607-69976-5-9

así como entre los virreinatos y las intendencias. En González Casanova, como 
consecuencia de la dimensión económica del colonialismo interno, aparece la 
dimensión ideológica: la configuración de una mentalidad colonial que se so-
mete a las estructuras del poder, sin que éste ejerza una amenaza de violencia 
para asegurar el sometimiento. 

Es en esta segunda dimensión, que no es ajena a la primera, que ubicamos 
el papel que toma la educación en la reproducción del colonialismo interno, en 
tanto aparato ideológico del Estado, pero también como escenario de disrup-
ción, de rebeldías que denuncian la violencia epistémica que sostiene la Ver-
dad del pensamiento de Occidente, hacia su transformación en “comunidades 
de comunicación”. Éstas se nutren de los saberes diversos, situados histórica 
y culturalmente, que se vivencian en lo cotidiano, en nuestra relación con los 
otros, y en lo no cotidiano, lo que está fuera del espacio-tiempo de la rutina 
diaria, lo cual implica nuestra relación con lo otro. Dicho de otro modo, las 
pedagogías decoloniales encuentran en la interculturalidad su motivo, lugar y 
hecho hacia la transformación social.

En consecuencia, partimos pensando la interculturalidad como un horizon-
te de mundo, que será posible a partir de transformaciones profundas en la 
estructura económica y en la estructura mental o ideológica; ello supone otras 
formas de relacionarnos con la naturaleza, de configurar nuestra naturaleza; 
otras formas de relacionarnos con los otros, partiendo de su dignidad como 
seres vivos y personas: el impacto intersubjetivo de la interculturalidad que 
apunta a la construcción de subjetividades diversas y a la problematización de 
nuestra alteridad e identidad como seguridad ontológica, las cuales es necesa-
rio de reconstruir haciendo evidente las formas de dominación y el ejercicio del 
poder que las determinan, pues “la interculturalidad se plantea para proyectar 
la convivencia ética y política en futuras sociedades, con formas alternativas 
de desarrollo tecnológico y de relacionarse con la naturaleza… nuevas formas 
de hacer política, inclusivas y con gestiones donde se compartan el poder y las 
riquezas del mundo: con una ética y una estética de la diversidad lingüística 
y cultural capaces de (re)educar la sensibilidad y orientar nuevas formas de 
construir conocimiento” (Godenzzi, 2005 en Pérez y Arqueta, 2019, p. 123). Qui-
zá, sólo así sería posible el diálogo entre culturas, no como integración sino como 
arena que visibiliza el conflicto en las relaciones antinómicas entre culturas,       



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

66  ISBN: 978-607-69976-5-9

lejana a la síntesis integrativa que anula la diferencia y pretende una identidad 

homogeneizante, sino que elabora desde la complejidad de la diferencia.

El sometimiento, el blanqueamiento y el silenciamiento de la otredad se 
han institucionalizado como parte del colonialismo interno. Reviste el núcleo 
duro de las cosmovisiones y lo aprisiona. En ocasiones dirige su mirada hacia 
el centro y encuentra elementos susceptibles de manipulación instrumental; 
es lo que Horkheimer y Adorno señalaron con crudeza en su obra compartida, 
Dialéctica del iluminismo: el mito deviene en Ilustración, en tanto que la Ilus-
tración es ya mitología. “El mito se disuelve en Ilustración y la naturaleza en 
mera objetividad. Los hombres pagan el acrecentamiento de su poder con la 
alienación de aquello sobre lo cual lo ejercen. La Ilustración se relaciona con 
las cosas como el dictador con los hombres. Éste los conoce en la medida en 
que puede manipularlos” (Horkheimer y Adorno, 1998, p. 64). 

Si los fundadores de la Escuela de Fráncfort denunciaban el genocidio y sus 
fuentes filosóficas de justificación como fracaso de la Ilustración, los ecos de 
muerte de los nacionalismos se articulan en América Latina con las dictaduras, 
las transiciones a la democracia y el multiculturalismo como política de Esta-
do. Sobre la base de los etnocidios, el Estado pretende el reconocimiento de la 
diversidad cultural: la axiología neoliberal determina cómo ha de construirse 
la presencia de la diferencia, una jerarquía de la diversidad funcional al poder. 
Es el anuncio de la diversidad, su celebración sin la presencia del otro, o me-
jor aún, con el otro presente en la forma en que lo determina lo determina el 
Estado: multiculturalismo y blanqueamiento son procesos hegemónicos com-
plementarios, que condensan las identidades en una forma homogénea. De allí 
que, como menciona Bolívar Echeverría, las culturas se reducen históricamente 
a las formas nacionales, es decir, se habla de historia de la cultura cuando real-
mente se estudia la historia de las naciones. 

A tal punto ha llegado la reducción nacionalista de lo humano en el dis-
curso moderno, que es común entender “historia de la cultura moder-
na” como sinónimo de “historia de las culturas nacionales”. El criterio 
nacional se presenta como el criterio más apropiado a la cosa misma, no 
sólo porque la Nación es un fenómeno moderno sino porque la huma-
nidad moderna, ella misma, se concibe como un Concierto de Naciones 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

67 ISBN: 978-607-69976-5-9

(Europa y el resto del mundo, es decir, el conjunto de sus Estados saté-
lites). Tiene, en efecto, frente a los otros criterios, la ventaja de que las 
narraciones que inspira no dejan inexplicada ni la yuxtaposición de las 
historias particulares de los diferentes sujetos puros (como lo hacen las 
narraciones ortodoxamente geográficas, étnicas, económicas, políticas, 
etcétera) ni la de las historias parciales de un mismo sujeto (como lo 
hacen las narraciones especializadas en lo antropológico, lo sociológico, 
lo económico, etcétera), sino que permite narrar una historia a la vez 
global y completa, “universal” y “omnicomprensiva”, es decir, capaz de 
reunir a todos los sujetos particulares de la historia cultural moderna y 
de incluir todos los niveles de la vida social en los que se desenvuelve 
esa historia (Echeverría, 1998, p. 164).

Así, pretenden despojarnos del derecho a la memoria creativa, supeditada 
a la historia como representación colectiva del Estado-nación. De esta forma, 
es la narración del Estado, “universal” y “verdadera”, la que toma la palabra 
por encima de los silencios de los oprimidos, que en los movimientos sociales 
encuentran sus espacios para disputar al poder la dignidad de su palabra y la 
reivindicación del recuerdo de las víctimas del colonialismo.

Si las historias han sido raptadas por el Estado, que antepone su historia 
en aras de petrificar la dinámica social del tiempo, la función discursiva del 
lenguaje se encuentra contenida por los límites del poder: el lenguaje deviene 
en discurso coercitivo que normaliza la dominación colonial. De esta forma, el 
decirse genera los sujetos al Estado: el ciudadano, urbanita y cosmopolita. La 
identidad del ciudadano moderno, el sujeto de derechos creados para salvaguar-
dar su vida y garantizar su bienestar sin importar los costos racionales que ello 
implique: genocidios y ecocidios. El sujeto social se ha reificado a tal grado de la 
realidad vivida que el padecimiento de muchos se constituye en la base estruc-
tural del bienestar social, el nuevo fantasma que recorre el mundo neoliberal. 

Ante este panorama, las reivindicaciones sociales que denuncian las deudas 
históricas con los oprimidos, los pobres, las minorías racializadas, exotizadas 
y sexualizadas, articulan la lucha por el espacio público, la construcción de las 
presencias en el espacio de la política mediante la restauración de la dignidad 
de la palabra. Dicho de otra forma, en el conflicto sociocultural observamos la 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

68  ISBN: 978-607-69976-5-9

disputa por la presencia de lo diverso en el espacio público, el lugar de encuen-
tro y desencuentro de la política, donde se juega, mediante el concierto de vo-
ces en el diálogo, el futuro de nuestras sociedades. De esta forma identificamos 
un anclaje, a la manera de una cadena significativa que articula las luchas por 
la presencia de lo diverso en el espacio público con la necesidad de restituir 
la relación entre el ser y la cosas en el mundo de la vida a través del lenguaje, 
mediante el cual toman forma las relaciones que establecemos con el mundo, 
los otros y lo otro. 

Esto es así porque, como resultado del colonialismo interno que subyace 
a las políticas públicas, el Estado ha ensayado modos de anulación del otro, 
volviendo a la lengua uno de los medios para la integración social culturalista. 
Esto refiere al imperialismo de la castellanización que, a través de la alfabetiza-
ción, busca invalidar la presencia de la diversidad cultural en las aulas, uno de 
los espacios públicos por excelencia, lo que tiene resonancia en los escenarios 
que la circulan. Es el enfrentamiento entre la educación oficial, instituciona-
lizada e institucionalizante, y otros escenarios de educación no oficiales, el 
lugar privilegiado de las “pedagogías simbólicas” (Duch, 1997), que hacen de 
la lengua materna la fuente de los procesos de simbolización hacia el empa-
labramiento del ser y del mundo. Ponemos en palabras nuestra experiencia 
del mundo, que es afectiva y racional, es decir, sentipensante, sin perder de 
vista que nuestra experiencia del mundo es social y sus significados se cons-
truyen colectivamente. Por ello destacamos que “la lengua materna, que en 
algunas corrientes románticas del siglo pasado (Herder, Humboldt), fue con-
cebida como una praxis teodiceica pedagógicamente eficaz para hacer frente a 
las situaciones conflictivas y desestabilizadoras que jamás dejan de plantearse 
en la vida cotidiana. Sin embargo, conviene no olvidar que la pedagogía como 
teodicea sólo es realizable y transmisible en el seno de la comunidad” (Duch, 
1997, p. 23).6

6 Lluis Duch, teólogo, filósofo y antropólogo catalán, propone la noción de teodiceas prácticas, las cuales entien-
de como “el conjunto de representaciones, actitudes y sentimientos que el ser humano pone en práctica en su 
vida cotidiana para superar los callejones sin salida adonde, con gran frecuencia, le conducen los azarosos cami-
nos de la vida. De esta manera, en su paso por el mundo, puede lanzarse a la búsqueda del sentido” (Duch, 1997, 
p. 24). En tanto praxis de dominación de la contingencia, las teodiceas prácticas se activan mediante la palabra 
humana, a partir del aprendizaje en los diversos lenguajes por los que se logra la superación del instinto, que no 
su anulación, como transformación con sentido de la forma de ser y estar en el mundo social. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

69 ISBN: 978-607-69976-5-9

En consecuencia, los acercamientos a la dinámica del mundo social desde la 
interculturalidad requieren el retorno del lenguaje (Foucault, 1968). 

En la época clásica, el discurso es esta necesidad traslúcida a través de 
la cual pasan la representación y los seres —cuando los seres son re-
presentados en relación con el espíritu, cuando la representación hace 
visibles a los seres en su verdad—. La posibilidad de conocer las cosas y 
su orden pasa, en la experiencia clásica, por la soberanía de las palabras: 
éstas no son justamente ni marcas por descifrar (como en la época del 
Renacimiento), ni instrumentos más o menos fieles y manejables (como 
en la época del positivismo); forman, más bien, la red incolora a partir 
de la cual se manifiestan los seres y se ordenan las representaciones 
(Foucault, 1968, pp. 302-303).

En la modernidad, el conocimiento de las cosas dejó de constituirse a partir 
de la confluencia entre las palabras y sus representaciones. Lenguaje y dis-
curso se aíslan el uno del otro. Esa modernidad-colonialidad, que en América 
Latina experimentamos como el saqueo de nuestros recursos, la explotación 
de nuestra población, el exterminio de nuestras poblaciones originarias, fue 
perpetuada por el Estado-nación mediante la desarticulación de las comunida-
des a partir del despojo de la tierra y los embates contra la lengua materna. Al 
binomio modernidad-colonialismo se le agrega uno de sus mayores aliados: el 
nacionalismo. Imaginamos comunidades nacionales mediante la destrucción 
de comunidades de vivencia. 

La palabra perdida del sujeto desencarnado: ¿dónde encontrar la 
cuestión del diálogo?

El diálogo se percibe problemático, pareciera que es un fin o se planteaba 
como un fin en sí mismo, a lograr mediante la interacción y la convivencia de 
las culturas. Un diálogo que ignora las diferencias, el origen, el estado de parti-
da y apunta a lo homogéneo como ideal de convivencia. Es posible plantearse 
otra aproximación al diálogo, no como un fin sino como un medio para lograr 
una convivencia que respete las diferencias, que parta del conocimiento de las 
diferencias culturales, que considere qué hacer con y desde las diferencias. Es 
un diálogo que no parte de un despojarse, ignorar, hacer invisible o anular las 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

70  ISBN: 978-607-69976-5-9

complejas formas de la relación entre alteridad y otredad, pues son precisa-
mente las diferencias, lo singular, lo que constituye la fuente de sentido que 
nutre la experiencia vital en lo cotidiano

Es de interés para este análisis la categoría de “comunidades interpreta-
tivas” (Fernandez de Oliveira y Ferrão Candau, 2013, en Arroyo, 2016, p. 64), 
fuertemente vinculada con la idea de las “comunidades de comunicación” re-
tomada por J. García (2016) de Ellacuría (1990), a partir de la cual es posible 
preguntar qué se construye o qué formas puede tomar la convivencia dinami-
zada por el diálogo articulado a partir del reconocimiento de las diferencias. 
Pero en la convivencia no se agota el potencial expresivo de las comunidades, 
pues convivencia, entendida como “vivir con”, abre la pregunta por el “viven-
ciar con”, “construir con”, construir sentido, crear condiciones de posibilidad, 
empoderar a los sujetos y comunidades para explorar y expresar su potencial a 
fin de reconfigurar sus condiciones de vida.

El diálogo como medio para “construir con”, para “vivenciar con”, apunta a 
nutrir y cultivar condiciones de posibilidad para la expresión y la liberación de 
las potencias creativas y creadoras de los sujetos y las comunidades, amplian-
do el ámbito de lo existencial hacia posibles escenarios que presenten confi-
guraciones alternativas para la convivencia, que al mismo tiempo funcionen en 
términos de de-construir todo o parte del patrón actual que hunde sus raíces 
en el pasado-presente colonial. El dinamismo u onda expansiva del que surge la 
convivencia articulada por el diálogo incluyente puede bifurcarse en diferentes 
senderos, en pequeños arroyos, que metodológicamente pueden dar lugar a 
varias imágenes en términos de tipologías que pueden llegar a salir de este tipo 
de consecuencias de la onda expansiva.

Las discusiones en torno al lugar del lenguaje desde Habermas, Adorno y la 
Escuela de Fráncfort en cuanto a la acción comunicativa y los diálogos perfor-
máticos que puedan realizarse, tienen todo que ver con la cuestión del sujeto 
moderno. Estamos hablando de un sujeto hipotético, en términos de reflexio-
nes teóricas, incorpóreo y descarnado, que busca fijar al sujeto y seguimos 
hablando de él todo el tiempo, cuando en realidad es un sujeto histórico en 
transformación. Si no fuera un sujeto en transformación no habría lugar para 
el diálogo ni para las relaciones y mucho menos para la convivencia; más aún, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

71 ISBN: 978-607-69976-5-9

que en esta onda expansiva del horizonte intercultural se potencien las posibi-
lidades de transformación del ser humano o del sujeto como tal, posibilita que 
haya acuerdos pero que también haya disensos.

Reconocer el disenso como un impulso dinámico para provocar la activa-
ción del potencial transformador inherente a los sujetos, las comunidades y la 
cultura es una prioridad. También, caracterizar los tipos de conflictos y gestar 
procesos desde el diálogo inclusivo y la convergencia de fuerzas para “con-
vivir con” y “construir con”, buscar y posibilitar las transformaciones para la 
gestión del conflicto de interés en cuanto a estas intermediaciones culturales. 
Si bien estamos produciendo esta onda expansiva desde un lugar institucio-
nalizado como son la universidad o las instituciones educativas en general, 
que tienden a ser instituciones institucionalizantes que terminan colonizando 
el pensamiento, ¿sería posible pensar desde las instituciones algo des-institu-
cionalizante? Considerando que desde las propias instituciones se hacen las 
reflexiones sobre la interculturalidad y las pedagogías críticas, pedagogías de-
coloniales, pensemos que hay otras formas de hacer las relaciones y las formas 
institucionales que actualmente tenemos, a fin de que impacten en las forma-
ciones o transformaciones del mundo de la vida.

Una onda expansiva en clave intercultural para la
transformación social

El planteamiento de Salvador y García (2014) es programático en el sentido 
de señalar un estado de cosas y proponer una alternativa. En clave educativa, 
pedagógica y didáctica es posible asimilar el enfoque de la siguiente manera: 
al aula con sujetos anónimos interponer un aula con sujetos reales, con cuerpo 
y encarnados, en interacción, capaces de diálogo y convivencia; a la cotidianidad 
en la escuela de espaldas a otro, interponer la capacidad para relacionarse y 
buscar sentido más allá de las diferencias; al choque cultural en la vida cotidiana 
interponer la apertura y la negociación de sentidos, sin asimilar la diferencia, 
sino problematizándola para hacer con ella, más que reconocer su presencia. 

Las distinciones básicas entre la multiculturalidad y la intercultura-
lidad pueden sintetizarse en los siguientes aspectos, que recuperan, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

72  ISBN: 978-607-69976-5-9

respectivamente, lo que uno y otro término denotan: a) El tránsito de 
la coexistencia numérica a la convivencia y el diálogo; b) El tránsito de 
la presencia en un mismo espacio geográfico al establecimiento de un 
contacto que va más allá del reconocimiento de las diferencias; c) El 
tránsito del cierre y el choque cultural a la apertura y la negociación de 
sentidos. En este sentido, la interculturalidad supone un grado mayor de 
apertura y diálogo, pues implica no sólo la coexistencia de matrices cul-
turales distintas, sino el contacto y la negociación entre éstas (Salvador 
y García, 2014, p. 12).

¿Qué implicaciones tiene, entonces, la interculturalidad? (Salvador y García 
2014, p. 13). Los autores responden a esta pregunta señalando una jerarquía de 
categorías, problemáticas cada una de ellas, con tensiones implícitas, fisuras 
y rupturas, en una secuencia difusa desde los problemas de la singularidad 
pasando por el diálogo problematizado, la relación dinámica en permanente 
reconfiguración y la convivencia como matriz de la reconfiguración permanente 
del mundo de la vida con sus avances y retrocesos.

Figura 1. La onda expansiva del horizonte intercultural

Nota: elaboración propia a partir de Salvador y García (2014, p. 13).

En la vida cotidiana y en el aula el aprendiz vive el lenguaje como mediación 
para relacionarse consigo mismo y con los otros. Valora el lenguaje por la po-
sibilidad de abrirse un lugar en el sistema de relaciones marcado por el poder, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

73 ISBN: 978-607-69976-5-9

más que por un sentido relacional, pues “ofrece diversos enfoques del mundo 
más que este o el otro enfoque, porque cada perspectiva captura un enfoque 
válido y diferente; defiende un sentido relacional del lenguaje más que uno solo 
representacional” (Repetto, 2001 en Salvador y García, 2014, p. 13).

Este enfoque permite concebir un aprendiz que no es un ente aislado, de 
elección racional, sino expresión de su cultura entendida en sentido dinámico 
y adaptativo como posibilidad de enriquecerse y ampliar su propia cultura en 
el encuentro con las culturas manifiestas en los otros.  

La noción de lo intercultural parte del hecho de que las culturas no se 
encuentran aisladas ni se producen por generación espontánea; en su diario 
acontecer tienden a abarcar espacios que las conducen a entrar en relaciones 
con otras culturas. Esas relaciones que se establecen entre las culturas es lo 
que se denomina interculturalidad (Salvador y García, 2014, p. 13).

Si la cultura trasciende a los sujetos particulares, no es menos posible hacer 
la lectura de lo cultural desde los sujetos, pues es en la vida cotidiana, con los 
sujetos de carne y hueso, que se hace visible la cultura. No sorprende, enton-
ces, que al referirse a la cultura los autores estén suponiendo, implícitamente, 
un sujeto colectivo hipotético, pero es posible poner en cuestión que no hay tal 
sujeto colectivo hipotético sino los sujetos como entidades biológicas vivientes, 
sensibles, poseedoras de voluntad y en posibilidad de transformar la realidad.

La transposición del discurso de lo impersonal del sujeto abstracto colec-
tivo a la realidad del sujeto viviente y sintiente es un imperativo para la edu-
cación, porque en ella la centralidad está dada por el sujeto que aprende. Por 
otra parte, citando a Piaget en razón del constructivismo cognitivo y a Vygotski 
en razón del constructivismo social, las previas condiciones de posibilidad del 
aprendizaje pueden asimilarse a la matriz cultural inherente a las atribuciones 
de identidad que los mismos sujetos adoptan para comprender su lugar en el 
mundo de la vida.

1) La convivencia exige el reconocimiento de los derechos civiles, políticos y 
sociales, y a la vez requiere de un esfuerzo por comprender al otro y por tomar 
lo mejor de él. 2) La multiculturalidad sólo contempla la coexistencia (y no 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

74  ISBN: 978-607-69976-5-9

necesariamente en situación de convivencia) de culturas distintas, mientras 
que la interculturalidad implica el diálogo entre éstas. 3) Hablar de intercultu-
ralidad implica abordar la relación entre el yo y el otro (o entre el nosotros y el 
ellos). 4) Lo anterior requiere, de forma inevitable, entender la relación entre 
identidad y alteridad como una relación indisoluble, de absoluta interdepen-
dencia (…) la cultura no es más que la forma en que los seres humanos están y 
actúan en sus entornos de vida (Salvador y García, 2014, pp.13-14).

La convivencia ha sido problematizada por Dietz (2017) en el sentido de 
las tensiones entre la pretendida universalidad de los derechos humanos y las 
normas consuetudinarias que regulan las relaciones entre los sujetos perte-
necientes a una comunidad. Se presenta una apelación a la sociología como 
disciplina llamada a participar en la solución de esta tensión y a buscar la con-
vergencia entre los referentes de mayor universalidad y la autodeterminación 
como atribución de las comunidades.

Sintetizando, en la jerarquía de categorías planteadas para el análisis, el 
diálogo es mediación y no fin en sí mismo. El fin es político, es la trasformación 
de la realidad en busca de la justicia social. La tensión inicial entre identidad 
y alteridad se resuelve en favor de la necesidad de ser consciente de las nece-
sidades de los otros y poner los propios talentos al servicio de un nosotros, 
porque siempre mi bienestar hunde sus raíces en el bienestar de la comunidad. 
El diálogo es la consecuencia necesaria de la constatación anterior, pero no 
cualquier diálogo, sino un diálogo con método, con objetivos, con protocolos y 
tiempos, definitivamente no un diálogo a secas, desestructurado y sin eficacia 
para el propósito de conjuntar iniciativas, para propiciar la convergencia de 
miradas de mundo en ocasiones opuestas. Hacer posible un espacio funda-
mentado y sistematizado de diálogo estructurado, abre paso a las relaciones 
con la intención del mutuo reconocimiento; éstas suceden en un momento 
histórico específico, un espacio geográfico real y un entramado de visiones de 
mundo tejidas en herencias lingüísticas de distinta procedencia. De las relacio-
nes planteadas en el párrafo anterior, se abre paso una política orgánica por la 
integración del poder emergente de sujetos y comunidades, una construcción 
del poder desde abajo, como terreno para la convivencia activa, con capacidad 
para gestionar las tensiones emergentes que le son propias.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

75 ISBN: 978-607-69976-5-9

Reflexiones finales

¿Hacia dónde miraremos para tener una visión del profesor universitario 
necesario en tiempos poscoloniales? Orlando Fals Borda (en Herrera y López 
2014, p. 18), quien se declara “intelectual del tercer mundo”, es también un 
referente para el ámbito universitario en la ruta hacia el poscolonialismo bajo 
el derrotero de la interculturalidad. Como intelectual reflexivo y comprometido 
con los cambios sociales, comparte con las futuras generaciones un autoexa-
men, a manera de legado, en su “Carta a Pedro Santana”, en la que exterioriza 
el deseo por explicarse a sí mismo y a los demás “¿cómo? y ¿por qué actuó?”. 
Comparte las vívidas tensiones que marcaron su trayectoria vital, en más de 
una ocasión a pesar suyo, reflexionando que no siempre la vida se marca por 
nuestras decisiones sino por las necesidades colectivas. Fue afectado profun-
damente en sus decisiones personales por la constatación de la esclavitud y 
la explotación en que vive el pueblo y concibió nuevas posibilidades para una 
nueva ciencia, apta para aportar a los procesos de liberación. 

Esta última declaración desnuda la tensión entre la identidad y la alteridad 
que vive un sujeto real que también es académico, formado en la cosmovisión 
de los países del norte, intelectual y emocionalmente consciente de los pade-
cimientos del pueblo. Intelectual y emocional, porque concibe la conciencia 
como síntesis de ambas dimensiones, expresada con el término “sentipensante 
tropical” que eligieron Herrera y López, compiladores de su obra. Transitó el 
camino de la autodeconstrucción, esforzándose por guardar distancia de sus 
privilegios de clase y las más excluyentes lealtades que ello conlleva. Reto par-
ticular de las aproximaciones etnográficas que exigen al sujeto sensible guar-
dar distancia y poner en suspenso, lo cual es imposible en términos absolutos, 
pero necesario en términos relativos, su cosmovisión y sus condiciones de na-
cimiento en su empeño por compenetrarse con el mundo de vida de un otro 
individual o colectivo y más si se trata de los oprimidos. 

Tensión entre lo particular y lo universal afrontando las incongruencias en-
tre una ciencia que reclama validez universal y los saberes ancestrales, popu-
lares y los de las personas reales que, paradójicamente, contienen respuestas 
a las crisis actuales generadas por la ciencia hegemónica que ha dado pie a la 
técnica y a la industria depredadora; es así como declara su ideal de trabajo 
con y para el pueblo colombiano del que quiso “aprender su ciencia y apreciar 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

76  ISBN: 978-607-69976-5-9

su cultura”. En palabras de Fals Borda: “he tratado de contestar el ‘para qué’ 
del conocimiento en su entorno específico […] [y] he tendido a referenciar lo 
universal en las especificidades de mis gentes y culturas, evitando convertir-
me en parroquial”. Sintió las incongruencias de la llamada “ciencia universal” 
dándose a la “tarea de investigar y entender las raíces ambientales e históricas 
y las razones culturales del pueblo del común que pudieran aclarar aquellas 
incongruencias”. Declara su vocación política desde su labor como científico 
social, denunciando el colonialismo ideológico de izquierdas y derechas y pro-
poniendo un concepto de política centrado en el diálogo, la reconciliación, la 
búsqueda de la paz, las relaciones respetuosas en pro de la convivencia activa, 
dinamizada por la convergencia de aquellos que se reconocen como diferentes, 
pero creando mecanismos para hacer posible el ejercicio del poder desde la 
base popular en función de la justicia y del bienestar de las mayorías. En la 
mirada retrospectiva sobre su trayectoria analiza los efectos de una educación 
pretendidamente neutra sobre los sujetos de su generación: tan sólo unos po-
cos jóvenes de aquella época se hicieron conscientes del ocultamiento de las 
realidades sociales en favor de la permanencia de los privilegios de clase.

Estas preguntas y reflexiones pueden ser significativas para el propósito 
de imaginar maneras distintas de educar en la universidad desde la didáctica 
crítica intercultural que interpelen a los maestros que hoy transitan las aulas 
universitarias. Preguntas apremiantes para los maestros, que hoy se enfrentan 
a las incertidumbres del cambio y a la transformación acelerada de la realidad, 
por los daños que la sociedad industrial ha infligido en la naturaleza y en los 
oprimidos. Traducido a las aulas universitarias es equivalente a que el maestro 
asigne centralidad a la realidad de los estudiantes con que se relaciona y ges-
tione la necesidad de valorar el conocimiento en función de problemas reales 
del mundo de la vida de los sujetos inmersos en sus matrices culturales: el 
conocimiento para el sujeto y no el sujeto para el conocimiento. En palabras de 
Fals Borda: “he tratado de contestar el ‘para qué’ del conocimiento en su entor-
no específico”. Pero ello no es posible sin una universidad con vocación desins-
titucionalizante, con una organización curricular pensada con el propósito de 
crear condiciones para el florecimiento de las relaciones interculturales. Las 
mallas curriculares actuales, salvo contadas excepciones, reflejan el fracciona-
miento de la ciencia en disciplinas y el ocultamiento de las realidades de los 
estudiantes, dejando fuera las realidades sociales, emocionales y existenciales 
determinantes de los procesos de aprendizaje.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

77 ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Arroyo. A. (2016). Pedagogías decoloniales y la interculturalidad: perspecti-
vas situadas. En Interculturalidad y educación desde el Sur: contextos, experien-
cias y voces (pp. 47-66). Clacso. https://doi.org/10.2307/j.ctvtxw3ph.5

	» Dietz, G. (2017). Interculturalidad: una aproximación antropológica. Perfiles 
Educativos, XXXIX(156). iisue-unam.

	» Duch, L. (1997). La educación y la crisis de la modernidad. Paidós.

	» Echeverría. B. (1998). La modernidad de lo barroco. Era. 

	» Foucault, M. (1968). Las palabras y las cosas. Siglo XXI.

	» Herrera Farfán, N. A., y López Guzmán, L. (2014). Ciencia, compromiso y cam-
bio social: Orlando Fals Borda. 2a. ed. Lanzas y Letras/El Colectivo/Extensión 
Libros. Colección Pensamiento Latinoamericano. 

	» Horkheimer, M., y Adorno, T. (1998). Dialéctica de la Ilustración. Herder. 

	» Labrador, J. G. (2016). Fundamentos antropológicos para una didáctica de 
los derechos humanos en perspectiva intercultural. En  Interculturalidad y 
educación desde el Sur: contextos, experiencias y voces (pp. 67-90). Clacso. 
https://doi.org/10.2307/j.ctvtxw3ph.6

	» Pérez, M., y Argueta, A. (2019). Etnociencias, interculturalidad y diálogo de 
saberes en América Latina. Juan Pablos Editor. 

	» Salvador, C. P., y García, M. R. (2014). Interculturalidad: miradas críticas.      
InCom-uab



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

78  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Carlos Alberto Escobar Otero y María de la Luz 
Maldonado Ramírez

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

79 ISBN: 978-607-69976-5-9

La interculturalidad como camino hacia la paz: diálogo 
entre personas y culturas

Patricia Xochiquetzal Mendoza Cruz7

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c138

Introducción 

En el contexto actual, marcado por la polarización social y política que per-
mea nuestras vidas a nivel global, es más necesario que nunca enunciar la si-
guiente tesis: la interculturalidad es un modelo educativo alterno que nos guía 
hacia la paz entre las personas y entre los pueblos.

Este trabajo parte de la existencia de polarización en los contextos global, 
local y, concretamente, en las instituciones educativas y de su manifestación 
cada vez más álgida en la confrontación entre culturas o, lo que es lo mismo, 
en la conducta humana. Los comportamientos son fruto de la cultura en un 
tiempo y geografía precisos y “son aprendidos y se transmiten a lo largo de la 
historia por aprendizaje social” (Herder, s. f.). La relevancia de este problema 
mueve a la reflexión para encontrar una solución a las espirales de choque 
extrapolado de ideas e interpretaciones de la realidad y su derivación en dis-
tintas formas de violencia. Esto es un claro problema de comunicación humana 
y de falta de capacidad dialógica para formular acuerdos y conciliar intereses 
políticos, económicos y sociales, ya sean en forma individual o de grupo en el 
aula universitaria. En este trabajo se propone la interculturalidad como una 
opción para el encuentro entre personas, como un modelo educativo viable 
para la formación de comunidades universitarias. El capítulo ofrece un diálogo 
intercultural y religioso que examina el papel de las instituciones católicas y su 
compromiso con el servicio a la sociedad.

Para ello, empleando el método documental de investigación se recuperan 
fuentes filosóficas, antropológicas y éticas personalistas, de manera de sentar 
las bases de una interculturalidad a partir del concepto de persona desde la 
perspectiva antropológica cristiana. 
7 Maestra en Docencia para la Educación Media Superior y Superior, Universidad La Salle Oaxaca, responsable 
de la maestría en Comunicación Social y Política y Docente de Formación Humana, correo electrónico patricia.
mendoza@ulsaoaxaca.edu.mx. https://orcid.org/0000-0002-0457-375X 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

80  ISBN: 978-607-69976-5-9

Así, también se comparte la noción de Raimon Panikkar de diálogo intercul-
tural o diálogo profundo y auténtico entre las diversas culturas, que propicia 
el respeto y la comprensión mutua. Más que una técnica de comunicación se 
propone como una filosofía existencial.

Desarrollo

En la actualidad nos encontramos inmersos en un contexto global marca-
do por la polarización social y política que afecta a instituciones educativas, 
comunidades y relaciones internacionales. Este fenómeno se expresa en un 
aumento de la división y la confrontación de individualismos, lo que conlleva 
impactos significativos en la falta de cohesión y estabilidad sociales. En esta 
reflexión se explora el problema de la polarización manifiesta en datos de vio-
lencia, para después presentar la interculturalidad como un modelo educativo 
capaz de impulsar el desarrollo humano y de promover una ética social basada 
en el respeto a la dignidad humana y la corresponsabilidad. 

Polarización y violencia en la actualidad

El conflicto bélico es la manifestación más violenta de las imperfecciones 
de los seres humanos; a nivel internacional ha dejado más de cien guerras y 20 
millones de muertos durante la llamada “Guerra Fría” (Sánchez Herráez, 2023). 
Recientemente, los ataques de Rusia a Ucrania y de Hamás a Israel ponen al 
mundo ante la disyuntiva entre la Guerra 3.0 y la Guerra Fría 2.0. La cuestión se 
complica cuando se suman la guerra de grupos subversivos y del narcotráfico. 
Los avances tecnológicos y los desarrollos multipolares han hecho que más 
países tengan acceso a armamento nuclear, mientras la capacidad de diálogo 
para mantenerlos controlados está desapareciendo (Organización de las Na-
ciones Unidas [onu], 2023).

A nivel comunitario, la polarización se traduce en tensiones entre grupos 
con diferentes perspectivas políticas, culturales o religiosas. Esto dar lugar a 
conflictos vecinales, protestas y división social en nuestros contextos actuales.

En México, los indicadores del Índice de Paz Global 2022 basados en datos 
publicados por el Secretariado Ejecutivo del Sistema Nacional de Seguridad 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

81 ISBN: 978-607-69976-5-9

Pública (sesnsp) muestran que en México la paz se ha deteriorado en 14.8% 
durante el periodo 2015-2022 (Instituto para la Economía y la Paz [iep], 2023). 
Este porcentaje incluye el aumento progresivo de las violencias familiar y se-
xual. De la misma forma, los homicidios y violencias por armas de fuego pro-
venientes de las actividades del crimen organizado han crecido de 8 000 a 23 
500. Entre los grupos más vulnerados están los periodistas y los activistas de-
fensores de los derechos humanos, al tiempo que ha habido una disminución 
del gasto en seguridad pública de 29.7% y en el sistema judicial de 14.6% de 
2019 a 2022 (iep, 2023).

La polarización también se evidencia en las microsociedades de las institu-
ciones educativas a través de la creciente división en temas políticos, religiosos 
y sociales. Estudiantes y profesores llegan a encontrarse en disputas ideológi-
cas ocasionadas por la adopción de perspectivas distintas de la realidad, lo que 
afecta negativamente el ambiente de aprendizaje y de diálogo constructivo, 
pues no existe el suficiente grado de apertura para mirar y escuchar “al otro”. 

Generalmente, en las aulas encontramos estudiantes poco dispuestos 
al ejercicio de una crítica profunda con base en características individuales, 
procedencias culturales diferentes, brechas generacionales, grados de cono-
cimientos diferentes, habilidades sociales en desarrollo y niveles distintos de 
información sobre los asuntos comunes. Lo que presenciamos en los salones 
de clase universitaria son procesos de hibridación cultural, según la perspecti-
va de Néstor García Canclini (Grado Cero, 2019), y no procesos de implantación 
o imposición de culturas dominantes sobre culturas débiles. Para este autor 
no hay culturas puras, lo que hay es un cruce de formas asimétricas de inter-
cambio de información que se nutren de contenidos de libros, blogs, canales, 
periódicos, etc. en la era de las plataformas, lo que hace de las culturas formas 
complejas de pensamiento y acción.

Preguntarse el porqué de la polarización y del conflicto en todos los nive-
les de la vida social abre la puerta para preguntarnos una vez más ¿qué es el 
hombre?, ¿cómo se da la relación hombre-sociedad?, ¿es nuestra naturaleza la 
guerra y el conflicto, como lo planteaba el filósofo inglés Thomas Hobbes en 
el siglo xvi?, ¿habrá posibilidad de incidir en esas realidades desde nuestras 
instituciones educativas?



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

82  ISBN: 978-607-69976-5-9

La explicación antropológica y y la ética del conflicto humano

Para dar respuesta a esos cuestionamientos, Karol Wojtyla, en su libro Mi vi-
sión de hombre, explica con una base tomista y fenomenológica que el hombre 
es un individuo de su especie y también es persona. De modo que la especie, 
por naturaleza, es una multitud de personas organizada en comunidades y so-
ciedades. El hombre es un ser social por inclinación natural. Así, pues, “la rela-
ción entre el hombre y su sociedad y la sociedad y el hombre está subordinada 
a la moralidad, como vida individual y relaciones interpersonales” (Wojtyla, 
2010, p. 317). De esta cita se desprende una suerte de tensión moral entre el 
bien personal del individuo y el bien social, de un lado está el individualismo y 
en el otro colectivismo. En ambos extremos se relativiza el bien común, pues 
en el primero prevalece el interés individual o de grupo, ya sea de una clase 
privilegiada o grupo político, mientras los ejemplos más inmediatos en el co-
lectivismo son todas las formas de totalitarismo. 

Cuando los conflictos surgen en estos dos polos, las relaciones interperso-
nales están marcadas por la inmoralidad de las acciones humanas, que luchan 
por prevalecer el poder en forma de dominio mediante el uso de la fuerza o 
violencia en una libre decisión de actuar contra el bien. En consecuencia, se da 
una manifestación de daño o sufrimiento en los demás. De hecho, el individua-
lismo “tiende a abandonar a los más débiles a su suerte” (Yepes y Aranguren, 
2003, p.194). Está claro que, si queremos lograr un verdadero y auténtico bien 
común, tendríamos que hacer uso de nuestra conciencia y libertad, no actuar 
por impulsos, instintos o pasiones, sino desde la racionalidad, para nunca re-
nunciar a la realización del bien común.

La persona humana

La persona y la naturaleza humana son temas profundos y complejos que 
han sido objeto de reflexión y análisis a lo largo de la historia. Emmanuel Mou-
nier, en su obra El personalismo (1972), reconoce en el hombre la dignidad in-
trínseca y una naturaleza propia. Está llamado a trascenderla a través de la 
comunicación. Por su carácter de apertura a los demás, se da y se coloca en 
el punto de vista de los otros, al comunicarse, existe en los demás. Desde este 
punto de partida, se desprenden la conjunción de las notas de la libertad y el 
diálogo que nos definen como personas (Yepes y Aranguren, 2003).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

83 ISBN: 978-607-69976-5-9

La libertad es la capacidad racional de la persona para tomar decisiones 
autónomas y actuar de acuerdo con su propia voluntad y valores, sin estar 
sujeta a coacciones externas o determinismos. Desde esta perspectiva, la liber-
tad no significa simplemente hacer lo que se quiera de manera caprichosa, sino 
que implica un acto de autodeterminación consciente y responsable. Los auto-
res personalistas consideran que la libertad es esencial para la realización de la 
persona. A través de la libertad, una persona puede definir su identidad, tomar 
decisiones para con su sociedad, comunicar su mundo interior, perseguir me-
tas y aspiraciones personales, y asumir la responsabilidad de sus acciones. La 
libertad no sólo es un derecho humano, sino también una responsabilidad que 
cada individuo debe ejercer de manera reflexiva y en armonía con los valores 
morales y sociales. La libertad, desde esta perspectiva, no es un concepto aisla-
do, está intrínsecamente relacionada con la ética y la responsabilidad. Supone 
tomar decisiones informadas y considerar las consecuencias de las acciones, 
lo que a su vez requiere un diálogo constante con uno mismo y con otros para 
comprender los valores y principios que guían nuestras elecciones. “Con la pa-
labra y el acto nos insertamos en el mundo humano, y esta inserción es como 
un segundo nacimiento” (Arendt, citada por Yepes y Aranguren, 2003, p. 63), 
pues implica un intercambio racional de lo que se dice y se hace en la búsque-
da de la realización propia en el receptor del mensaje, es decir, en el prójimo. 

La naturaleza humana es inherentemente relacional, como lo declaraba 
Boecio a inicios del siglo vi (Cruz Cruz, 2018). Los seres humanos están destina-
dos a relacionarse entre sí y con el mundo que los rodea, no de forma violenta 
sino de forma inteligente o racional. Esta idea se refleja en la importancia que 
en los evangelios se da al amor, la compasión y la solidaridad con los demás. 
Jesús enseñó a amar al prójimo como a uno mismo y a buscar la unidad y la re-
conciliación con los demás. El mensaje puede llevarse a efecto si utilizamos la 
capacidad de la palabra en un curso bidireccional de ida y vuelta o de diálogo.

Estas ideas nos invitan a reflexionar sobre nuestra responsabilidad con los 
demás y la importancia de promover la dignidad y el respeto en nuestras inte-
racciones humanas. Al fin y al cabo, el tipo de sociedad se define por la forma 
en que interactúan las personas que en ella conviven.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

84  ISBN: 978-607-69976-5-9

Los deberes sociales de la persona

La ética personalista es una corriente que se centra en la dignidad y el valor 
inherente de cada individuo como persona. Desde esta perspectiva, los deberes 
humanos para el logro del bien común están relacionados con la promoción y 
el respeto de la libertad de los demás, ya que la libertad es vista como un ele-
mento fundamental de la condición humana, incluso se anticipa a los derechos. 
Gabriel Chalmeta, doctor en filosofía, explica en su texto Ética social (2003) 
que los deberes del hombre en el contexto de la ética personalista son tres:

1.	 Respetar la libertad de los demás: en la ética personalista se reconoce 
que cada persona tiene un valor intrínseco y una dignidad que deben ser respe-
tados. Esto se refleja en el deber de respetar la libertad de los demás. Respetar 
la libertad de los demás significa no interferir en sus decisiones y elecciones 
siempre que éstas no causen daño injusto a otros. Implica reconocer y proteger 
el derecho de cada persona a tomar sus propias decisiones, incluso si no esta-
mos de acuerdo con ellas.

2.	 Promover el buen ejercicio de la libertad de los demás: además de 
respetar la libertad de los demás, los individuos tienen el deber de promover el 
buen ejercicio de la libertad por parte de los demás. Esto implica no sólo per-
mitir que las personas tomen decisiones libremente, sino también ayudarles a 
tomar decisiones informadas y éticas. Puede incluir brindar apoyo, orientación 
y educación, para que otros puedan ejercer su libertad de manera responsable 
y consciente.

3.	 Fomentar todo lo que hace efectivo el ejercicio de la libertad: la ética 
personalista también enfatiza la importancia de crear un entorno en el que las 
personas puedan ejercer su libertad de manera efectiva. Esto implica promover 
condiciones sociales y políticas que permitan a las personas tomar decisio-
nes libres y responsables, lo que podría incluir la promoción de la igualdad 
de oportunidades, de la justicia social, la educación de calidad y el acceso a la 
información.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

85 ISBN: 978-607-69976-5-9

En resumen, el personalismo se presenta como una forma de civilización (Gar-
cía Cuadrado, 2010), en la que los deberes humanos para el logro del bien común 
están estrechamente relacionados con la promoción y el respeto de la libertad de 
los demás. Así, entonces, existe una correlación entre el bien individual y el bien 
social realizados. Estos deberes se basan en el reconocimiento de la dignidad y el 
valor inherente de cada persona como ser humano; el lugar idóneo para aprender 
mediante la práctica de estos principios es la institución educativa.

El modelo educativo intercultural más allá de la multiculturalidad

La preocupación por el quehacer de la universidad ha sido un tema de las 
actuales tendencias y políticas, así como de sus aspectos fundacionales. Por 
una parte, Miguel Ángel Escotet (1993), desde una visión sistémica, propone 
que los microcosmos del sistema universitario necesariamente confluyen en 
un objetivo general de la sociedad, pues de suyo constituye el para qué de su 
quehacer. Desde esta vertiente, la institución de educación superior se ha de 
plantear objetivos que trasciendan desigualdades sociales y geográficas entre 
instituciones de las mismas localidades y entre los países. Ahora bien, esta 
epistemología conecta con la Constitución apostólica Excorde Eclessiae (1990), 
escrita por Juan Pablo II, en la que propone que en las universidades católicas 
los jóvenes aprendan “a razonar con rigor, para obrar con rectitud y para servir 
mejor a la sociedad” (# 2). También, con la orientación de la universidad lasa-
liana, cuya primera regla es la “atención a la realidad circundante [que] es uno 
de los puntos fundantes de nuestra obra” (La Salle relal, 2020, p. 4). Para ello, 
en el Proyecto Educativo Regional Lasallista Latinoamericano (perla) se propo-
ne como clara línea de acción educativa no quedar al margen de los problemas 
de la paz, mediante la revisión de los procesos comunicativos utilizados por 
los jóvenes y un acercamiento cultural que fomente el encuentro del sentido 
comunicacional y una comprensión de sus preocupaciones (relal, 2011).

La incubación de una cultura para la paz, fundada en el respeto a la dignidad 
de la persona por el respeto y la corresponsabilidad de los deberes sociales antes 
que la exigencia del cumplimiento de los derechos, abre la puerta al desarrollo 
humano mediante la socialización y la capacidad de intercambio de saberes a 
través del diálogo. Por ello, se sugiere un cambio en el modelo educativo para la 
universidad, desde el paradigma multicultural al paradigma intercultural.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

86  ISBN: 978-607-69976-5-9

Antes de explicar el modelo intercultural, es pertinente aclarar qué se en-
tiende por un modelo multicultural, con la finalidad de que lector pueda inferir 
sus diferencias. El modelo multicultural ha representado una opción educativa 
que posibilita la convivencia de diversas culturas en los espacios educativos, 
expresándose en diferentes diosincrasias, estilos de vida, formas distintas de 
pensar y de vivir las realidades comunes en espacialidad y temporalidad. El 
multiculturalismo nació como una opción para potenciar el “encuentro” entre 
las diferentes culturas y se distingue por oponerse al etnocentrismo. Cabe el 
uso de la metáfora de “sociedad tipo ensaladera” (Jiménez Abad, 2003, p. 111), 
con una tendencia a la atomización por la separación de las culturas en coexis-
tencia y su proclividad a la aparición de grupos culturales asimétricos.

Ahora bien, el modelo de la educación intercultural ha sido revisado desde 
dos enfoques de pensamiento: el sociocrítico y el personalista.

El primero de ellos parte de la diversidad cultural desde un mismo rasero, 
porque considera a las culturas como iguales para proyectarlas hacia la trans-
formación social por medio del cambio de las estructuras socioeconómicas 
de la sociedad, tal como lo planteaba el marxismo. La consecuencia es la in-
centivación del conflicto para motivar el cambio. Desde esta perspectiva, la 
diversidad cultural debe desvanecerse para conformar una cultura mayoritaria 
y potencialmente histórica en marcha con los movimientos sociales que vayan 
surgiendo en el camino. El punto de partida es el destierro de toda idea discri-
minatoria para llegar al colectivismo.

El segundo enfoque de la interculturalidad, el personalista, al poner en el 
centro a la persona, busca promover la comprensión y el respeto entre diferen-
tes culturas sobre la base del reconocimiento de la dignidad humana. Según 
Andrés Jiménez Abad (2003), el carácter natural de la dignidad humana es el 
elemento metacultural capaz de desmantelar los relativismos culturales que 
crean confusiones sobre el valor de las cosas y cuyo resultado son concepcio-
nes instrumentales de la persona que dan cabida a posibles manipulaciones 
por el poder y con ello a la aparición del conflicto. Sin el reconocimiento de lo 
importante que es el “otro”, la convivencia en igualdad de estatus en el encuen-
tro será imposible.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

87 ISBN: 978-607-69976-5-9

Si la cultura es la representación simbólica de la realidad concebida por 
cada individuo de la sociedad que afirma o niega el carácter humano de la 
persona en convivencia, la interculturalidad requiere el empleo del método 
hermenéutico para develar los significados entre los interlocutores destinados 
al encuentro. Es conveniente precisar que la concepción de hermenéutica de la 
que hablamos es la surgida en la posmodernidad y, más allá de ser un arte de 
interpretar textos o una metodología científica, se trata de una filosofía univer-
sal que parte del plano existencial de la actividad humana “no en el sentido de 
negar sino de preservar a los contrarios” (Beuchot, 2016, p. 91).

Es en la filosofía de Raimon Panikkar (2006) que podemos encontrar las 
posibilidades de la interculturalidad que busca el encuentro entre culturas me-
diante la develación de las “palabras que son símbolos idóneos para expresar la 
experiencia” (p. 59); emplea el lenguaje propio de la interculturalidad para cap-
tar los significados del pensar simbólico de los hablantes junto con los silencios, 
las palabras y la actitud para comprender y ser comprendido. Así nace una pro-
puesta de diálogo “en la que interviene tanto el corazón como la mente” (p.78).

De esta manera, el diálogo intercultural se presenta como fuente de eleva-
ción moral por la provocación del encuentro con la verdad, el bien y la belle-
za. Estos trascendentales responden al llamado a formar comunidad o indivisa 
manent, legado de la familia de san Juan Bautista De La Salle.

En un mundo polarizado, la interculturalidad emerge como un modelo edu-
cativo que puede impulsar el desarrollo humano y promover la paz. Insto a 
todos nosotros a abrazar la interculturalidad en nuestros espacios educativos 
y comunidades, adoptando una actitud de convergencia y diálogo. En última 
instancia, estamos destinados al encuentro para participar en todo lo que 
puede enriquecernos como seres humanos y en la construcción de la historia 
(Maritain, 2001).

La filosofía intercultural de Raimon Panikkar y la propuesta de la 
competencia de interculturalidad

Raimon Panikkar, filósofo y teólogo contemporáneo, doctor en química, filo-
sofía y teología, católico, budista e hinduista, es representante del pensamiento 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

88  ISBN: 978-607-69976-5-9

intercultural. Aporta una perspectiva única sobre el diálogo intercultural y re-
ligioso, que se ha convertido en una valiosa fuente de inspiración para la pro-
moción de la paz y la convivencia entre culturas y religiones. Su noción del 
“diálogo dialogante” coincide con la propuesta del papa Francisco en la Carta 
Fratelli Tutti respecto a que el diálogo promueve la amistad social porque pone 
en acción verbos como “acercarse, expresarse, escucharse, mirarse, tratar de 
comprenderse, buscar puntos en contacto” (# 198). 

A continuación, se mencionan las principales características del diálogo 
dialogante de Raimon Panikkar (2006), que bien pueden emplearse en los pro-
cesos formativos de la vida universitaria:

1. Apertura y respeto: en el diálogo dialogante, la apertura es fundamental. 
Panikkar aboga por escuchar y respetar profundamente las voces y las creen-
cias de los demás, sin prejuicios ni juicios previos. Parte de la idea que cada 
cultura y religión tiene su riqueza y sabiduría únicas.

2. Diálogo como encuentro: para Panikkar, el diálogo no es simplemente 
un intercambio de ideas o argumentos, sino un encuentro entre personas que 
buscan una comprensión mutua y un enriquecimiento espiritual. Este enfoque 
enfatiza la dimensión interpersonal del diálogo, pues no hay diálogo sin amor. 
Lo que el evangelista recupera de la enseñanza central de Jesús, “Amarás a tu 
prójimo como a ti mismo” (Biblia de Jerusalén, 2009, Mt 22:39), resalta la im-
portancia del respeto y el amor hacia los demás. 

3. Interdisciplinariedad: el diálogo dialogante implica un enfoque interdis-
ciplinario, en el que se integran diversas perspectivas, no sólo religiosas, sino 
también filosóficas, culturales, y sociológicas. Esto permite una comprensión 
más completa de la complejidad de las cuestiones en discusión.

4. Humildad epistemológica: Panikkar destaca la necesidad de reconocer 
la limitación de nuestro conocimiento y la contingencia de nuestras creencias. 
Esta humildad epistemológica es un antídoto contra el fanatismo, ya que reco-
noce que no tenemos todas las respuestas y que la verdad es compleja.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

89 ISBN: 978-607-69976-5-9

5. No al sincretismo, sí a la complementariedad: aunque Panikkar aboga 
por el respeto y el entendimiento entre religiones y culturas, no promueve el 
sincretismo (la fusión de todas las creencias en una). En su lugar, aboga por la 
idea de complementariedad, según la cual cada tradición puede enriquecer a 
las demás sin perder su identidad. El vehículo es el lenguaje.

6. Diálogo del silencio: Panikkar introduce el concepto de “diálogo del si-
lencio”, que se refiere a la capacidad de estar juntos en silencio, compartiendo 
un espacio de contemplación y respeto mutuo, incluso cuando las palabras no 
pueden expresar plenamente nuestras creencias y experiencias. 

El diálogo es una estrategia para la paz y, al mismo tiempo, un método para 
el entendimiento, porque supone una visión de la realidad compleja tejida en-
tre dos o más personas o nodos de una misma red: “Yo no soy el otro ni el otro 
es yo, pero estamos juntos porque compartimos la palabra” (Panikkar, 2008). 
La profundidad de las palabras del filósofo implica toda una apuesta por la 
salvación del género humano a través de una relación dialógica perpetua. Para 
ello, se requiere que los dialogantes reconozcan sus insuficiencias y se sitúen 
en una comunión, como un “sujeto para empatizar y no un objeto que disec-
cionar” (Carrera, 2019, p. 230).

En el proceso de diálogo debemos identificar y seguir criterios objetivos de 
verdad que sean aceptados por ambas partes. Esto nos permite avanzar hacia 
una comprensión compartida y evitar caer en el relativismo y en emotivismos. 
Benedicto XVI reconoce en Caritas in veritate que “la verdad es ‘lógos’ que crea 
‘diá-logos’ y, por tanto, comunicación y comunión” (# 4).

Por otra parte, si las interacciones interculturales no se limitan a diferencias 
nacionales, sino que abarcan contextos y procedencias distintos, las personas 
se enfrentan de forma natural a una inseguridad en la comunicación, ya que 
las normas de comportamiento pueden no ser claras para los interlocutores.

Para abordar estos desafíos, se han instrumentado talleres alrededor del 
mundo dirigidos a la enseñanza de la interculturalidad como una competencia 
(IntercultureTV, 2017). Esto se refiere al fomento de la habilidad mediante la 
creación de situaciones didácticas que se perciban como espacios compartidos 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

90  ISBN: 978-607-69976-5-9

o comunes entre “mi espacio” y “tu espacio” como “lo nuestro”. La finalidad es in-
teractuar eficazmente en situaciones nuevas o desconocidas. A su vez, esta compe-
tencia se compone de varias subcompetencias, como se muestra a continuación.

Tabla 1. Competencias y subcompetencias interculturales
Competencia Subcompetencia

Nuestro conocimiento

Conocimientos especializados y 
técnicos

Metodologías para la aplicación 
de los conocimientos

Autorreflexión sobre la cultura 
propia y la ajena

Nuestras actitudes

Motivaciones para practicar 
capacidades en la interacción 

social
Disposición para aprender

Nuestro comportamiento

Conocimiento de las reglas de 
interacción social

Aplicación de las reglas sociales
Ejercicio de crítica reflexiva y 

responsable
Nota. Esta tabla es de construcción propia con base en IntercultureTV (2017).

En situaciones interculturales, las competencias y subcompetencias pue-
den medirse por el grado de familiaridad y confianza, lo que requiere que los 
universitarios adapten sus habilidades a contextos desconocidos o poco cono-
cidos. La puesta en marcha del aprendizaje implica no sólo conocer la cultura 
del otro, sino también reflexionar sobre la propia cultura.

En suma, la práctica en la competencia intercultural puede plantearse como 
un proceso continuo que combina diversas habilidades y permite una comu-
nicación efectiva en situaciones diversas. El objetivo es construir situaciones 
interculturales y de diálogo dialogante en un nivel de normalidad, para facilitar 
interacciones constructivas, reconociendo que el planteamiento sobre la compe-
tencia intercultural será tan singular y complejo como las situaciones lo ameriten.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

91 ISBN: 978-607-69976-5-9

Reflexiones finales o de cierre

Éste es el momento de replantearnos los modelos educativos de las universi-
dades católicas, de mirar opciones que nos ayuden a salir de las confrontaciones 
violentas en las que estamos envueltos y de la guerra de las palabras en las au-
las. Como planteaba Juan Pablo II en Centesimus Annus (1991), existe “el peligro 
del fanatismo o fundamentalismo de quienes, en nombre de una ideología con 
pretensiones de científica o religiosa, creen que pueden imponer a los demás 
hombres su concepción de la verdad y del bien” (# 46).

En un intento de apertura a la interculturalidad retamos a nuestras propias 
cosmovisiones y convicciones a partir de los cuestionamientos que nos hace-
mos a nosotros mismos y que nos formulan los otros mediante el diálogo. Pa-
nikkar nos advierte que es una tarea difícil de emprender, porque provoca una 
subversión con procesos de desestabilización de nuestras propias creencias; el 
lado positivo es vivir un proceso transformador, dado el crecimiento personal 
que generan la labor crítica y el desarrollo de la tolerancia. Es la búsqueda de 
los universales en lo concreto.

Para que un diálogo sea dialogante tiene que hablarse. Todo comienza con 
el uso del lenguaje del homo loquens, que permite al hombre hablar consigo 
mismo y con los demás con la intención de conectar pensamiento-habla-ser 
para superar las fronteras culturales y, entonces, sólo entonces, trascender al 
comprender al otro que no somos: “si no conozco al otro no podré tampoco 
conocerme a mí mismo” (Panikkar, 2006, p. 77).

El diálogo dialogante de Raimon Panikkar ofrece una perspectiva valiosa 
para afrontar la polarización y promover la paz a través de la interculturalidad, 
pues brinda la posibilidad de un horizonte común para la comprensión de los 
conceptos y creencias por medio del lenguaje y de la actitud de convergencia 
y diálogo en espacios educativos. Supone darnos la oportunidad de construir 
puentes entre culturas, civilizaciones y religiones. La finalidad es el floreci-
miento humano de cada universitario a partir del uso de todas sus capacidades 
hacia el logro de una vida de bien.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

92  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Benedicto XVI (2009). Caritas in Veritate. https://bit.ly/4dhFTam 

	» Biblia de Jerusalén (2009). Descleé de Brouwer.

	» Beuchot, M. (2016). Triángulo de enigmas. unam.

	» Carrera, O. (2019). El pensamiento advaítico de Raimon Panikkar. Revista de 
filosofía 44(2) 211-230. https://acortar.link/IUYbg9 

	» Chalmeta, G. (2003). Ética social, familia profesión y ciudadanía (2a ed.), 
eunsa.

	» Cruz, J. C. (2018). Fernández, Clemente, S. I., Los filósofos medievales. Selec-
ción de textos, B.A.C., Madrid, vol. I: Filosofía patrística, árabe y judía (1970, 753 
pp.); vol. II: De Escoto Eriúgena a Nicolás de Cusa (1980, 1,257 pp.). Anuario Filo-
sófico/Anuario Filosófico, 14(2), 220-222. https://bit.ly/3UJ96ng 

	» Escotet, M. A. (1993). Tendencias, misiones y políticas de la universidad. Mi-
rando hacia el futuro. Editorial uca.

	» Francisco (2020). Fratelli Tutti https://bit.ly/4a6zSKM 

	» García Cuadrado, J. A. (2020) Antropología filosófica: una introducción a la 
filosofía del hombre (5a ed.). eunsa.

	» Grado Cero (2019, junio 22) La interculturalidad y sus imaginarios: una con-
versación con Néstor García Canclini. Audio de entrevista. https://n9.cl/xtzkw 

	» Herder (s. f ). Encyclopaedia. Recuperado el 9 de septiembre de 2023 de 
https://bit.ly/3UtcKjN 

	» IntercultureTV (2017, marzo13). Interculture competence. Video de divulga-
ción. https://n9.cl/9vri1h 

	» Instituto para la Economía y la Paz (2023). Índice de paz México 2023. Insti-
tute for economics and peace. https://bit.ly/44tx6xX 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

93 ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Jiménez Abad, A. (2003, mayo). La interculturalidad y la dignidad de la per-
sona. Más allá del modelo crítico. Estudios Sobre Educación, Universidad de 
Navarra 4(003), 105-121 https://bit.ly/3Wv9oQ3 

	» Juan Pablo II (1990). Excode Ecclessiae. Sobre las Universidades Católicas ht-
tps://bit.ly/3WrIusn 

	» Juan Pablo II (1991). Centesimus Annus. https://bit.ly/3yeZ04I  

	» La Salle relal (2020). Enfoque de los derechos en la relal Revisión concep-
tual y orientaciones para los educadores lasalianos.

	» Maritain, J. (2001). Humanismo integral. Problemas temporales y espirituales 
de una nueva cristiandad (2a ed). Colección Biblioteca Palabra, 11. Ediciones 
Palabra.

	» Mounier, E. (1972). El personalismo (9ª Ed.). Eudeba Editorial Universitaria 
de Buenos Aires.

	» Organización de la Naciones Unidas (2023). UN75 más allá del 2020. For-
jando nuestro futuro juntos. https://bit.ly/4a7Sz0C 

	» Panikkar, R. (2006). Paz e interculturalidad. Una reflexión filosófica. Herder.

	» Panikkar, R. (2008). El diálogo intrarreligioso. https://acortar.link/1jqRPb 

	» relal (2011). perla Proyecto Educativo Lasallista Latinoamericano

	» Sánchez Herráez, P. (2023). La nueva pugna de las potencias: ¿Guerra Mun-
dial 3.0 o Guerra Fría 2.0? Documento de Análisis ieee. https://bit.ly/4bnpS0N  

	» Wojtyla, K. (2010). Mi visión de hombre (7a. ed.) Biblioteca Palabra. Edicio-
nes Palabra.

	» Yepes, R., y Aranguren J. (2003). Fundamentos de antropología. Un ideal de la 
excelencia humana (6a. ed.). eunsa.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

94  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Patricia Xochiquetzal Mendoza Cruz

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

95 ISBN: 978-607-69976-5-9

Análisis del concepto “inclusión” y sus repercusiones educativas

Hugo Reyes Chávez8

Alejandro Rodríguez Rodríguez9

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c139

Introducción 

El concepto de inclusión alude a un proceso que busca garantizar la partici-
pación y el reconocimiento pleno de todos los grupos presentes en la sociedad 
de forma equitativa y mediante marcos legales que soporten dicha inclusión. 
Tras considerar la forma en que se vive la inclusión en la cotidianidad, se per-
cibe que se trata de un concepto complejo, ya que implica reconocimiento, 
aceptación y vivencia de la diversidad. 

Tradicionalmente, la inclusión ha sido conceptualizada, proyectada y ejecu-
tada desde perspectivas homogéneas, sin tener en cuenta la diversidad de hori-
zontes de vivencia e interpretación ni la especificidad de los pueblos indígenas, 
que son diversos y están vivos. A través de un enfoque uniformador se ha ten-
dido a invisibilizar los componentes esenciales de los grupos minoritarios: los 
valores y las experiencias propias de las culturas originarias, sus imaginarios y 
sus narrativas, sus modos de entenderse y de comprender el universo y a los 
otros, sus simbolismos, costumbres, tradiciones, creencias y sus sistemas de 
comunicación, especialmente la lengua. 

El presente escrito plantea la necesidad de reexaminar el concepto de in-
clusión desde una visión situada y contextualizada, haciendo uso del método 
autoetnográfico. A juicio de los autores, este método se presenta como una al-
ternativa válida para explorar las experiencias y los contextos culturales desde 
adentro, desde los sujetos que tienen voz y expresan sus experiencias. La apli-
cación de este método posibilita una re-comprensión y proyecta modos edu-
cativos de vivir la diversidad. Así, se analizará el concepto de inclusión desde 
una mirada indígena en lo concerniente a la lengua y la identidad de la persona. 
8 Hugo Reyes Chávez, maestría en Administración de Instituciones Educativas. International Maxwell Leadership. 
reuch.76.91@gmail.com. https://orcid.org/0000-0002-9365-4542 
9 Alejandro Rodríguez Rodríguez. Doctor en Educación. Profesor Investigador nivel C, Universidad de la Ciénega 
del Estado de Michoacán de Ocampo. arrsdb@gmail.com. https://orcid.org/0000-0003-4802-6616 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

96  ISBN: 978-607-69976-5-9

Dicho análisis se centrará en algunas experiencias cuya repercusión en térmi-
nos de inclusión no ha sido la más favorable y, por el contrario, han causado 
consecuencias negativas que en el presente obligan a la reflexión. El punto de 
aterrizaje es la implicación educativa de las alternativas de “inclusión”. privile-
giando formas adecuadas de comunicación y diálogo (Magendzo, 2016). 

Como sugiere Gabriele Dubé (2017), la autoetnografía es una herramienta 
que ayuda a analizar la práctica psicosocial teniendo en cuenta el contexto en 
que el investigador ha vivido su experiencia profesional y se utiliza como una 
forma de aproximarse a una realidad y comprenderla; en el presente escrito se 
aborda la dinámica de inclusión al interior de comunidades indígenas del sur 
de México y las posibles prácticas que puedan favorecer proyectos educativos 
incluyentes. Cuando el proceso educativo inclusivo de inclusión contempla el 
encuadre propio de la diversidad y su horizonte de autocomprensión, se esta-
blecen canales para una apertura marcada por el diálogo y el respeto de esta 
diversidad. Es un llamado universal a la búsqueda del bien común y del cuidado 
del otro que implica el cuidado de la persona misma. 

Contexto 

El panorama actual en torno a las diversidades reclama su la re-compren-
sión y la deconstrucción de los componentes que posibilitan el diálogo y la 
inclusión. Este último concepto es sometido a examen con el propósito de de-
terminar si su uso es adecuado. El presente artículo expone un análisis teórico 
desde una metodología autoetnográfica para sugerir la pertinencia interpreta-
tiva del fenómeno de la inclusión. Su comprensión como “fenómeno” la ubica 
como un hecho complejo que supera el simple hecho de “integrar” a un grupo 
diverso con el fin de que sea “reconocido”. Esta reflexión teórica se acerca a las 
repercusiones que la práctica de la inclusión provoca en los grupos más vulne-
rables; se trata de un intento de “acción inclusiva” desigual, pues asume puntos 
de partida no equitativos, genera nuevos modos de entender y de entenderse, y 
hace de la inclusión una realidad educativa y social. Aunque inicialmente puede 
considerarse que surge a partir de quien pretende “incluir” y tiende a hacerlo 
desde su hegemonía, existe la posibilidad hacerlo desde la persona o la cultura a 
la que se pretende “incluir”, por vía del reconocimiento de su esencial diversidad.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

97 ISBN: 978-607-69976-5-9

En el contexto mexicano se observa una paradoja, dada por los lineamien-
tos jurídicos que reconocen la diversidad y el conjunto de grupos teóricamente 
incluidos en dicho reconocimiento, los cuales viven en condiciones de mar-
ginalidad, pobreza y exclusión social; esta doble circunstancia es una de las 
razones para plantear que en México tienen lugar  procesos de “falso reco-
nocimiento”; es decir que siguiendo a Varela Tangafire (2023), se produce la 
mercantilización de la diversidad en aspectos materiales e inmateriales que se 
convierten en mercancías, o celebraciones simbólicas importantes para la me-
moria e identidad de los grupos, aunque no cambian sus condiciones de vida.

Este panorama da lugar a los siguientes cuestionamientos: en esta com-
prensión de “inclusión” ¿existen ventajas para las diversidades que nunca fue-
ron consultadas? ¿Hay procesos educativos alternativos inclusivos en la perife-
ria de las estructuras de poder? 

El ejercicio que se expone a continuación fue realizado por uno de los auto-
res del presente artículo, quien se autoidentifica como alguien que ha vivido la 
experiencia de inclusión con diversos matices. Ser de origen mixe de la sierra 
norte de Oaxaca, México, políglota (inglés, francés, italiano) y haber vivido en 
contextos en los que se hablan dichas lenguas le ha permitido identificar las 
consideraciones pertinentes de la inclusión. Necesitó abrirse a otros mundos 
para ser “incluido” y con frecuencia experimentó que la identidad y lengua 
propias no son trascendentes en los sistemas hegemónicos. Haber estado en 
otros países le ha hecho constatar que, aunque su lengua y su identidad están 
“incluidos” en el sistema, no son reconocidos. Esta realidad lleva a cuestionar-
se: ¿es necesario ser significativos ante las culturas diversas? o ¿es prioritario 
ser significativo desde la propia realidad? La respuesta construida a partir de 
experiencias de inadecuada inclusión, conduce a la comprensión de que la al-
ternativa favorable es establecer procesos que fortalezcan la propia realidad 
identitaria y lingüística. Es decir, madurar la autocomprensión desde el im-
pacto de las experiencias pasadas y definirse para ubicarse dentro del propio 
horizonte de autocomprensión y relacionalidad.  



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

98  ISBN: 978-607-69976-5-9

Etnografía como metodología

Como proceso de deconstrucción, el ejercicio autoetnográfico considera 
que la palabra “inclusión” es compleja y, sin duda, problemática. Al respecto, 
da lugar, casi espontáneamente, a las siguientes preguntas: “¿quién incluye a 
quién?”, “¿quién es incluido?”, “¿con qué finalidad se le incluye?”. Esto eviden-
cia la fragilidad y ambigüedad del concepto cuando se lo presenta como mero 
ejercicio teorizante. 

Es posible identificar aspectos que detonan un replanteamiento del concep-
to “inclusión” a partir de elementos hermenéuticos que permiten la visibiliza-
ción “del otro” y “lo otro”. Esto hace necesaria una perspectiva más periférica, 
desde los “diversos horizontes” aparentemente incompatibles e inalterables. 

Las preguntas confrontan sobre todo el contexto occidental en que se ha 
venido viviendo el impacto de la modernidad como proyecto de homogeneiza-
ción de poder, de acumulación de capital y avasallamiento desde una economía 
de mercado. En el presente escrito se ha recurrido a la experiencia narrativa 
incluyendo elementos significativos que aportan al ejercicio de decodificación 
como enfoque metodológico, ya que:

- La experiencia de “inclusión” vivida y reflexionada problematiza los su-
puestos dominantes como inadecuados para la permanencia de la iden-
tidad milenaria originaria (Bochner y Ellis, 2019; Ellis y Bochner, 2000). 
Por ejemplo, la reforma nacional educativa de José Vasconcelos (1921) 
pretendió “incluir” a la nación mexicana en los procesos de moderni-
zación (Ocampo, 2005), aunque la intención de unidad hegemónica y 
su deseo de crear la cultura cósmica estuvo fincada en los intereses de 
unidad de la nación implantando la “castellanización”. La cultura mixe 
sufrió los embates que supuso esta propuesta, que desplazó la lengua 
mixe como innecesaria para el proyecto cósmico. La escuela enseñaba 
castellano; esto hizo que, durante 30 años, no se tuviese interés de ha-
blar la lengua de padres y abuelos, con el consiguiente desinterés sobre 
el “horizonte interpretativo” milenario que posee dicha lengua. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

99 ISBN: 978-607-69976-5-9

- Las “inclusiones” son violentas cuando no generan la autoidentificación 
individual o comunitaria ni hacen posible el “ingreso” al mundo domi-
nante. Las comunidades así llamadas “indígenas” han sido integradas en 
este concepto de corte “incluyente” violento, que invisibiliza las comuni-
dades tienen su propio nombre: mixes, zapotecos, wixárikas, rarámuris, 
chontales, etc. Su integración bajo un apelativo único invisibiliza el vasto 
horizonte de cada una de ellas, teniendo de fondo los intereses ideológi-
cos integristas provenientes del exterior. Cuando la lengua mixe sufrió la 
invisibilización por causa del “proyecto de nación” y el flujo de emigra-
ción, dejó de ser un engranaje esencial de la organización mixe, inició un 
proceso de desconfiguración de su propia cosmovisión y desencadenó el 
deterioro y resquebrajamiento de su cohesión interna.

- La normalización de las “inclusiones” hegemónicas pone en entredi-
cho los horizontes originarios: lengua ancestral mixe, visión mítica viva, 
sacralización de los tiempos, de los espacios y de la organización. La 
comunidad mixe quedó a merced de la influencia de interpretaciones 
extranjeras que no siempre se interesaron en custodiarla. Con la llegada 
de proyectos de modernización, la escala de valores se modificó y los 
habitantes comenzaron a aspirar a estilos de vida ajenos. Escaseó la re-
flexión sobre la propia identidad y aumentó la intolerancia hacia quienes 
intentaban revertir los procesos de “integración” cultural.

- La autopercepción óntica adquiere matices de occidentalización y que-
da desenfocada. Ello genera una antropología de hibridación en los ha-
bitantes de la nación mixe, debido a la ruptura interna de la comunidad 
(identidad) y con el entorno (hibridación), lo que conduce a una “esqui-
zofrenia cultural”.

- Se constata que las dos últimas generaciones desconocen la lengua e 
idiosincrasia mixe, al grado de que hoy aproximadamente 70% de la po-
blación de niños y jóvenes no practica ni expresa interés alguno por la 
lengua, los componentes míticos, filosóficos y sus repercusiones sociales.

- Existen otros procesos de “inclusión violenta” notoriamente agresi-
vos, como los programas sociopolíticos partidistas, las propuestas de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

100  ISBN: 978-607-69976-5-9

infraestructuras de urbanización que advienen, que no respetan usos y 
costumbres y deterioran el medio ambiente. 

En un documental realizado con motivo de la construcción de la brecha de 
acceso a la comunidad mixe de Totontepec (Totontepec Mixe Oaxaca, 1974) se 
aprecia un modo de inclusión hegemónico que utiliza la idea de progreso como 
justificación de la “integración” a la cultura dominante. 

“Lencho: tu pueblo Totontepec se acerca a la civilización, pero óyeme 
bien Lencho te hablo a ti y a todos los “Lenchos” que son el presente y el 
futuro de tu pueblo. Con el camino llegarán el médico y la medicina que 
salvan, los libros que instruyen. El tractor que hará más fácil y productiva 
tu labor.

Pero también llegarán ideas, costumbres y gentes que te harán dudar 
de tus propios conceptos. ¡No lo permitas! Tus dogmas y tus ritos se-
rán el único apoyo firme en ese encuentro de tu verdad universal, con 
los falsos y mezquinos intereses de mucha gente de la ciudad. Toma de 
ellos lo bueno, sólo aquello que tu sabia intuición de mixe acepte como 
digno. Amar siempre a la naturaleza, seguir siendo solidario con tus se-
mejantes. Expresar siempre tu verdad. Que no se afecte tu honradez. Y 
sobre todo que nunca dejes de ser fiel contigo mismo, con tu raza, con 
tu patria”. 

Marco teórico. Redescubrimiento semántico

El concepto “inclusión” tiene la connotación practicada en ámbitos acadé-
micos o institucionales, donde hace alusión a procesos de reconocimiento y 
respeto de las diversidades. Dicho concepto suele ser relacionado con ejerci-
cios de visualización del “no incluido” o el “menos protagonista”. Si bien su-
pone un intento por integrarlo a procesos educativos “normales”, es frecuente 
el desconocimiento e irrespeto de su diversidad (upse, 2024, p. 8). El uso del 
término evidencia ambigüedad, pues suele emplearse desde sistemas hegemó-
nicos que proponen diálogo, reconocimiento y visualización, pero implícita-
mente reproducen sistemas y prácticas dominantes que propician la exclusión. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

101 ISBN: 978-607-69976-5-9

El análisis de Magendzo (2006) sobre los sistemas hegemónicos que se han 
ido imponiendo mediante procesos “inclusivos” inadecuados puede aplicarse 
a México; según Jacinto (2022), el proyecto de reforma educativa “inclusiva” 
propuesto por el secretario de Educación, Eduardo Vasconcelos, requería la 
creación de una región cultural “sin regresión a lo indígena”, una raza cósmica 
con “sólidas bases de una castellanidad” para lograr el hispanoamericanismo. 

Los metarrelatos de la modernidad que rescata la diversidad y la propuesta 
de “aldea global”, se transformaron en ilusorios deseos lejanos con la “trans-
modernidad” (Lipovesky, 2006; McLuhan, 1962), pues la aldea global prioriza 
las mercancías y el capital más que a la persona. La idea de globalización sólo 
se percibe en el plano de las telecomunicaciones o la desinformación. En el ám-
bito del conocimiento surge el riesgo de valorar más la credencialización que 
la participación en la generación de nuevos conocimientos. En realidad, se vive 
una hipermodernidad que desfonda la relación con el otro, que aplana todo 
lo que se muestra diverso a lo igual, generando, en palabras de Bychung-Chul 
(2020), el “infierno de lo igual”.

Los grupos sociales que no son “productivos” ni eficientes según los pa-
rámetros de la transmodernidad suelen ser “desheredados” por la misma: 
ambientalistas y de tercera edad; grupos que buscan la tolerancia por la no 
discriminación, grupos de defensa de los derechos, como mujeres, indígenas, 
diversidades sexuales, etc. (Magendzo, 2006). Son grupos no productivos pues 
difícilmente acceden a las ramas productivas de reciente creación, que regis-
tran un avance vertiginoso (genética, biotecnología, electrónica, informática, 
robótica, etc.), y hacen palpable la creciente realidad de la “exclusión” institu-
cionalizada (Márquez-Sánchez y Sorhegui-Ortega, 2021). En ésta, los procesos 
de evolución económica afectan a sectores específicos de la población vulne-
rable en dos áreas: la económica y la educativa (Bello y Rangel, 2002, p. 41). 
Los grupos vulnerables sufren el aniquilamiento de sus diversidades y sus ricas 
esencias en aras de proyectos de igualación, de producción en serie y de ganan-
cias monetarias. El proyecto de la modernidad occidental materializó la idea de 
un Estado homogéneo y mediante el principio de igualdad trató de invisibilizar 
las diferencias básicas de los grupos en pos de una ciudadanía transmoderna y 
de una comunidad imaginada (Varela Tangafire, 2023). 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

102  ISBN: 978-607-69976-5-9

La comprensión adecuada del concepto de inclusión en contextos educa-
tivos supone que sea considerada, en primer lugar, como una herramienta un 
elemento de comunicación y acercamiento a las diversidades. Tal acercamiento 
se propicia desde cauces positivos que generan participación y suprimen las 
barreras que limitan toda clase de oportunidades. Es preciso definirla como 
una garantía de respeto a la identidad de todas las personas (Moriña, 2017).

La inclusión educativa debe comprenderse como un proceso que poten-
cializa la diversidad, garantizando el pleno ejercicio de los derechos sociales, 
económicos y culturales (Rivero et al., 2022, p. 194; Rivero, 2019). De facto, 
las identidades individuales o sociológicas son “diversas”, siendo materia de 
equidad y justicia social (ocde, 2008). Todo acercamiento educativo debería 
garantizar la responsabilidad ética y social (unesco, 2005). En su mismidad 
interpretada, las diversidades tienen su consistencia, recreándose y transfor-
mándose (Breuer, 2021, p. 113). 

Incompletez del concepto “inclusión”

La inclusión, como parte de la experiencia intercultural, no es homogénea ni 
unidireccional, es más bien un término polisémico en constante negociación y 
definición (Gasche, 2010). Cada sujeto personal o social, desde su realidad ón-
tica, no se incluye con otra ni se funde en otra. Es verdad que ambas realidades 
se influyen, se condicionan, se necesitan, se apoyan, pero su mismidad confir-
ma un modo de existir auténtico entre el haber-sido y el por-ser y no requiere 
un agente externo que lo detone (Breuer, 2021, p. 114). Establecen relaciones de 
co-existencia y con-vivencia desde una manera de ser y relacionarse consigo mis-
mas y con “lo otro” o “lo diverso” aun y cuando ese otro decidiera no ser incluido. 

Las personas, las culturas, las realidades sociales e individuales, al ser onto-
lógicamente diversas, reclaman la resignificación del fenómeno de “inclusión” 
como proceso interpretativo de la mismidad, la ipseidad y la diferencia (Breuer, 
2021, p. 123). Autores como Agís (2006) y Gasché (2010) son conscientes de 
que los intentos y acercamientos de interculturalidad y de inclusión tienen una 
sistematización quebrada y son polisémicos y, por ende, requieren un enfoque 
cuidadoso en su definición y uso.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

103 ISBN: 978-607-69976-5-9

El lenguaje inclusivo hace necesaria la sensibilidad hermenéutica ante cada 
componente de la realidad, lengua, historia, cosmovisión, cultura, simbolismos, 
etc., cuyos matices suponen un acercamiento escrupuloso a cada experiencia 
interpretativa, intentando hallar puntos de convergencia de horizontes en que 
la posibilidad de encuentro con el otro se da desde una realidad ónticamente 
diversa. No es anulación ni total distanciamiento, es integración de interpre-
taciones sin perder la individualidad de lo diverso en el gran panorama de la 
equidad y la igualdad (Gadamer, 2004). Además, la diversidad posee una gran 
pluralidad de discursos. El posicionamiento educativo del proceso implica dispo-
ner de la suficiente sensibilidad contextual y hermenéutica para que el nosotros 
conformado por el tú y el yo se dejen interpelar por la presencia mutua, el lenguaje, 
las expresiones culturales, los mitos y los símbolos (Agís 2006).

Ejercicio de deconstrucción del término “inclusión”

El concepto de “inclusión” debe ser deconstruido, para avanzar hacia una 
reflexión educativa con significado en un ejercicio que conecte lo discursivo y 
lo pragmático. Es necesaria una resemantización que trascienda el concepto 
originado en los discursos de poder, pues se corre el riesgo de repetir y/o re-
forzar dinámicas opresivas o de falso reconocimiento (Varela Tangafire, 2023). 
También se pretende la identificación y ampliación de las interpretaciones 
aceptadas y válidas que permiten acercarse a la diversidad de la realidad como 
producto de su devenir mismo y decir que hasta cierto punto la “dejan intacta” 
en el aseguramiento de su consistencia. “El ser” no es sólo la voluntad de poder 
misma, no es “la vida” misma, sino una condición impuesta por la vida misma 
(Breuer, 2021). 

La deconstrucción genera el respeto objetivo de la dimensión óntica de rea-
lidades diversas que permanecen tal como son y no necesitan “ser reconocidas” 
o “incluidas”, ya que en ellas mismas existe la posibilidad de devenir en la 
afirmación del ser propio. Por tanto, desemboca en la posibilidad de dialogar 
desde horizontes diversos mediante el diseño de un andamio o estructura pe-
dagógica que dé sentido a nuevos modos de entender la inclusión (Agís, 2006). 

Conviene remarcar que “lo diverso” manifiesta más de lo que “discursa”, 
pues no puede encapsularse en un discurso como si fuese u ejercicio de labora-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

104  ISBN: 978-607-69976-5-9

torio o de poder. Al tratarse de realidades vivas, de personas vivas con historias 
que se conectan, los seres humanos  “diciendo” en discursos y prácticas su 
esencialidad y su diferencia (Agís, 2006). 

Con base en lo dicho anteriormente: ¿cuál es la posibilidad y el verdadero 
objetivo de “incluir”? Cualquier respuesta dada ha de confirmar el hecho de 
una realidad que “siempre está discursando”; cotidianamente se está creando 
a sí misma, dinamizándose desde fuerzas cualitativamente diferentes y a veces 
opuestas, que devienen, se encuentran y desencuentran y, en esta complejidad, 
conforman la realidad (Breuer, 2021, p. 131). 

Lo diverso siempre “evoca más”, siempre es plurívoco y no logra objetivarse 
en su totalidad para poseerle a través del tiempo o de una acción, pues todo 
movimiento es transformación (Heidegger, 1999, p. 367). En él radica la fuerza 
de la alteridad en el mismo instante de la afirmación en el ser (Nieztche, 2016). 
La diversidad no siempre puede someterse a procesos de rigor científico de 
laboratorio, dado su carácter social experimental permanente. Para acercarse a 
lo diverso, resulta inadecuado “utilizar” estructuras que “incluyan” identidades 
inmutables, porque éstas generan existencias condicionadas por sus propios 
esquemas interpretativos. Lo diverso “discursa” permanentemente su realidad 
identitaria ante las otras realidades que también son diversas.

La comprensión de las diversidades reclama procesos hermenéuticos de 
comunicación esencial desde el equilibrio entre interlocución, decodificación 
y transformación mutua. La autoetnografía es un método que favorece la dina-
mización desde el interior de un individuo o de una colectividad para posicio-
nar la riqueza del propio horizonte (Poulos, 2021; Ellis y Adams, 2014).

Andamiaje educativo para la “inclusión”

Discursar sobre “inclusión” implica un posicionamiento ético y cognitivo 
que exprese ante todo un fundado interés por “el otro” en la promoción de la 
justicia para cada ser humano. Así, el “otro”, desde su ser radicalmente otro, 
desde su ser considerado como “rostro”, emerge en su individualidad. Es un 
“tú” que fundamenta las relaciones interpersonales. En dichas relaciones, el 
“ser cada uno” y el “ser colectivo” tienen su consistencia óntica capaz de es-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

105 ISBN: 978-607-69976-5-9

tablecer una verdadera ética política, una ciudadanía fundada en puentes de 
acercamiento, conocimiento y “eclosión democrática” capaz de seguir generan-
do diversidad óntica (Magendzo, 2006; Gasché, 2010).

Un proceso adecuado e imprescindible para avanzar en procesos significati-
vos de “inclusión” es la educación heurística. Se necesitan procesos para llegar 
al descubrimiento de cada diversidad en sí misma y para que en esa diversidad 
se hagan manifiestos el “yo” y el “nosotros”. Es necesario crear un proceso 
educativo que apoye el autodescubrimiento, la autovaloración, un proceso que 
no anule la diversidad ni la homogeneice, que no la violente ni la utilice; de lo 
contrario, estaría obligando a alinearse a un sistema so pena de anulación del 
otro, de lo otro, de lo diverso. 

a. Racionalidad comunicativa

La “inclusión” será una acción significativa y respetuosa cuando sea brin-
dada desde la racionalidad comunicativa propia del “ser otro que yo” (Magen-
dzo, 2006; Gasché, 2010). Es importante considerar al “otro” como individuo 
o como colectividad desde su otredad en dinámicas de reconocimiento de 
derechos, de compromisos éticos y de autoafirmaciones identitarias (unesco, 
2005; ocde, 2008). La inclusión requiere ser planteada frente a lo diverso, no 
solamente porque se dice diverso, sino porque es manifestación del “otro como 
radicalmente otro”. “Otro” como sujeto de equidad, para garantizar que todos 
alcancen un nivel básico de habilidades para la vida (ocde, 2014). El otro tiene 
algo que comunicar. Por tanto, es “rostro” en lenguaje levinasiano, donde el 
rostro implica un imperativo ético para los otros. Es rostro que transparenta 
algo más que el yo autorreferenciado, pues la presencia del otro está preñada 
de un contenido “provocador” en diálogo transformador. 

La diversidad se finca en seres que son sujetos actuantes que estructuran su 
realidad existencial con símbolos, mitos, ideas, historia, cosmovisión y lengua-
je. Por esta razón la inclusión requiere hermenéuticas contextualizadas abier-
tas y que superan esquemas conceptuales unívocos. De fondo implica apelar 
al humanismo que pretende la integralidad en la experiencia educativa, en la 
que la inclusión no debe ser una acción pasiva que coloca “al otro” al antojo o 
al arbitrio de “otro”, sino que debe garantizar la continuidad de la forma propia 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

106  ISBN: 978-607-69976-5-9

de ser “otro” (Magendzo, 2006, p. 6). En su “otredad” se construye y afianza su 
mismidad (Rodríguez, 2023). 

b. Diálogo de horizontes como ejercicio hermenéutico 

El diálogo es un ejercicio hermenéutico de búsqueda de sentido y de en-
cuentro con el otro en la pretensión de cuidado de sí. Según Rodríguez (2016), 
son los puntos de convergencia que no anulan cada horizonte, sino que gene-
ran espacios de encuentro y enriquecimiento mutuo (overlapping) como ejer-
cicio de autoconocimiento, autoposesión y trascendencia intencionada. Sala 
(2009) asevera que lo que permite el encuentro de horizontes es “comenzar 
con el análisis de la pre comprensión que nos ubica en el sentido de pertenen-
cia, pasar por el recuerdo y avanzar desde la distancia hasta la apropiación” 
de lo común compartido sin anulación y sin imposición (Sala, 2009, p. 249). 
Una modificación en el modo de entendernos se logra por el enriquecimiento 
mutuo que suscita el encuentro con el otro desde la pretensión educativa en su 
conceptualización primigenia: educere —extraer, dar forma— y educare —acom-
pañar, guiar— (Rodríguez, 2022).

La afirmación sobre la expansión del horizonte en Gadamer resulta escla-
recedora: “Aplicando esto a la mente pensante, hablamos de estrechez del ho-
rizonte, de la posible expansión del horizonte, de la apertura de nuevos hori-
zontes, y así sucesivamente” (Gadamer, 2004, p. 301). Expandir horizontes es, 
pues, una acción educativa intencionada e incluyente. 

Cuando la otra persona o el otro grupo se atreven a revelar el punto desde 
el que interpretan, se genera un diálogo desde los bordes de los horizontes de 
interpretación, y en este diálogo se crean posibilidades de inclusión desde la 
periferia. De no ser así, existe el riesgo de que nunca sea posible la inclusión 
pues, como dice Gadamer: “Una persona que no tiene horizonte no ve lo sufi-
ciente y, por lo tanto, sobre-valúa lo que le es más cercano [...] tener un hori-
zonte significa no estar limitado a lo que está cerca, sino poder ver más allá de 
eso” (Gadamer, 2004, p. 301).

Según Rodríguez (2018), una persona que tiene un horizonte conoce la im-
portancia relativa que “el todo” representa dentro de dicho horizonte, ya sea 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

107 ISBN: 978-607-69976-5-9

cerca o lejos, grande o pequeño, porque el horizonte en sí mismo es un límite, 
pero éste no es rígido. Este horizonte se mueve con el sujeto a medida que lo 
ensancha y lo transforma desde su propia experiencia y su experiencia con los 
otros. Esto permite considerar al horizonte como una posibilidad de expansión 
continua, de apertura e inclusión de lo demás, de los otros y del Otro. Este ho-
rizonte revela una situación personal limitada, que es, a la vez, una epifanía de 
la persona en su viaje sin fin de búsqueda constante y permanente de lo que es 
esencial, tanto en sí misma como en “los otros”.

La dinámica de encuentro buberiano empata con la dinámica del rostro 
levinasiano en el campo de la amistad civil que mira por el desinterés, por el 
desapego de los bienes materiales, la donación, la disponibilidad interior a las 
exigencias del otro. De ahí que la inclusión pueda ser considerada como “la 
capacidad de ver personas, muy diferentes a nosotros, incluidas en la categoría 
nosotros” (Rorty, 1991: 210), en un ejercicio de solidaridad inclusiva.

c. Apertura

El espacio abierto propuesto por Rodríguez (2018) como la convergencia 
siempre abierta de horizontes se convierte en un lugar de mediación para el 
diálogo; éste hace posible recibir, evaluar y criticar las contribuciones de los 
demás y permite contribuciones más convenientes para la formación de la vida 
social humana, para planear una dinámica de comunidad educativa con su en-
torno social. 

Las necesidades de los otros constituyen un punto de inicio ético que llama 
a la respuesta solidaria a partir de un concepto válido de la existencia humana, 
una escala de valores y una visión global del ser humano, de su historia y del 
mundo. Elementos que, desde la narrativa autoetnográfica, se redimensionan 
y que el rostro levinasiano permite entender como compromiso ético inape-
lable. O’Connell (2014) habla de la “reverencia como creencia”, que alude a la 
“aceptación, comprensión e incorporación de las necesidades e identidades de 
todos, en todas partes, con honor y admiración de cada persona y las contribu-
ciones únicas de cada cultura y sus capacidades”.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

108  ISBN: 978-607-69976-5-9

El ser humano, según Ricoeur (2004), requiere esta apertura a las posibili-
dades, a las interconexiones con el entorno social, y la presencia de otros más 
allá de uno mismo no puede entenderse sin no se la ve en relación con el pa-
sado. Tal apertura e interconexión puede ser deconstruida y enriquecida desde 
la experiencia indígena.

e. Responsabilidad solidaria

 La inclusión se vive cuando el ser humano es educado en la responsabilidad 
mutua en relación con los demás, especialmente los menos favorecidos. Tal con-
ciencia puede abrir el don del “yo” a una esfera social en la que lo justo siempre 
puede dar más de lo que le ha sido dado; es por eso que una actitud egocéntrica 
nunca puede ser humana ni justa en su forma genuina. Desde la perspectiva de 
Juan Pablo II, la inclusión es más que emoción o acción puntual. Él afirma que no 
es un sentimiento de compasión vaga o de angustia superficial ante las desgra-
cias de tanta gente, tanto cerca como lejos. Por el contrario, supone la determi-
nación firme y perseverante de comprometerse con el otro, porque todos somos 
realmente responsables de todos (Juan Pablo II, 1985, p. 38).

La formación de una ciudadanía activa y responsable vuelve necesaria supe-
rar las actitudes superficiales y egocéntricas presentes en todo grupo humano, 
pues exige una clara relación entre equidad y derecho, como lo mencionan la 
ocde y la unesco en sus reflexiones en torno a la inclusión. Además, supone un 
análisis paciente dirigido a transformar las estructuras que permiten o mantie-
nen situaciones en que los recursos sociales de tipo institucional no garantizan 
el acceso justo ni la distribución de los bienes o la búsqueda del bien común, 
especialmente cuando se trata de los menos favorecidos (Rodriguez, 2022). 

Los proyectos solidarios requieren precisión, concreción y trabajo en red 
comunitaria. Éstos pretenden la formación de una conciencia de ciudadanía 
solidaria, como también formas maduras de acción social compartida con ex-
periencias de servicio comunitario, apoyo al entorno, campañas de sensibili-
zación, acciones puntuales de ayuda humanitaria, atención al empobrecido, 
sabiendo que la intención de fondo es la solidaridad y no el asistencialismo no 
vinculante. El discernimiento de la realidad como ejercicio necesario y respon-
sable de una cultura de encuentro y diálogo orienta hacia la inclusión como 
elemento fundamental para la mejora de las acciones educativas.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

109 ISBN: 978-607-69976-5-9

Un proceso educador que discierne, que dialoga, que cuida de sí y de los 
otros, que está abierto a la fusión de horizontes sabe que no es una torre de 
conocimientos aislada de todo y de todos. Cada miembro de una comunidad que 
se educa en la inclusión está impelido a mostrar sensibilidad ante los problemas 
sociales, sobre todo aquellos que desdibujan la justicia social.  Las experiencias 
de organización social, ciudadanía y compromiso ético en los pueblos originarios 
es un tema que abre ventanas de reflexión en temas verdaderamente inclusivos.

Reflexiones finales

Inclusión, autoconstrucción o “autopoiesis” (Dube, 2017) no son hechos que 
se dan como sentimiento de compasión vaga o angustia superficial. No basta 
con acercamientos tipo “inventario”, en los que las riquezas escapan a los ojos 
del “experto”, según los criterios antropológicos occidentales. Será necesario 
ampliar y re-comprender el significado de “alteridad sociocultural” y superar su 
contenido reducido de diversidad, sólo comprendido en la línea de elementos 
étnicos folclóricos a partir de métodos interpretativos pobres (Gasché, 2010).

Urge superar los signos de la autosuficiencia que caracterizan la postura 
dominadora de los expertos, para comprender de manera más diáfana al suje-
to-actor diverso en sus condiciones objetivas y en su lógica subjetiva de vida. 
Ello implica el valioso posicionamiento de reconocer la validez de un modelo 
social, económico y político y de un ejercicio de la racionalidad diferentes de 
los del modelo social dominante (Gasché, 2010).

Hoy más que nunca es necesario un “andamiaje” que tenga en cuenta una 
“concepción sintáctica de la cultura” (Gasché, 2010). El discernimiento de la 
realidad, que asume el momento y la promoción de una cultura de encuentro y 
diálogo, orienta hacia la inclusión como elemento fundamental de la mejora de 
las acciones educativas. La inclusión debe garantizar que todos los que viven 
en diversos entornos tengan la posibilidad de llevar a cabo una forma digna de 
vida. La creatividad educativa de los diversos actores frente a las diversidades 
establece una agenda que prioriza la inclusión inteligente considerando la di-
versidad de horizontes. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

110  ISBN: 978-607-69976-5-9

El ejercicio de análisis aquí presentado no concluye, ya que por la misma “na-
turaleza discursiva” las diversidades se abren siempre a nuevos desafíos. Saltan a 
la vista los retos que establecen condiciones “si y sólo si” posibilitan un posicio-
namiento educativo. La inclusión de diversos horizontes será posible:  

•	 Si los sistemas que buscan acercarse a las diversidades lo hacen sin pre-
tensiones de sostener su hegemonía.

•	 Si se robustece lo diverso como ejercicio interno de la propia inclusión, 
sin necesidad de tener que visibilizarse a partir de parámetros ajenos.

•	 Si los acercamientos entre diversidades privilegian el encuentro que 
propicia la realidad discursiva de la cosmovisión propia y la valoración 
de la persona diversa.

•	 Si, en definitiva, toda acción externa inclusiva asume el costo de “ser 
incluida” en el proceso de humanización que discursa la diversidad con 
la que entra en contacto.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

111 ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Agís, M. (2006). Paul Ricoeur: los caminos de la hermenéutica. Universidad 
de Santiago de Compostela. 

	» Bochner, A., y Ellis, C. (2016). Evocative Autoethnography: Writing Lives and 
Telling Stories. Routledge. doi:10.4324/9781315545417

	» Breuer, I. (2021). Heidegger/Nietzsche. La concepción del ser como mismi-
dad e ipseidad. Studia Heideggeriana, 10, 111-137. doi: 10.46605/sh.vol10.2021.132

	» Dubé, G (2017). La Auto-etnografía, un método de investigación inclusivo. 
Visión docente. Con-ciencia. Año XV (83), Julio-diciembre.

	» Ellis, C., y Bochner, A. P. (2000). Autoethnography, personal narrative, and 
personal reflexivity. En N. Denzin e Y. Lincoln (Eds.). Handbook of Qualitative 
Research (pp. 733-768). sage Publications.

	» Gadamer, H. (2004). Truth and Method (2nd Edition ed.). (J. Weinsheimer, & 
D. G. Marshall, Trans.) Continuum.

	» Gasché, J. (2010). De hablar de educación intercultural a hacerla. Mundo 
Amazónico, 1, 111-134. doi:10.5113/ma.1.9414 

	» Heidegger, M. (1999). Ser y tiempo. fce.

	» Jacinto, A. (2002). Las etnias y la cultura mexicana en José Vasconcelos. 
Relaciones XXIII (91), 163-192. https://www.redalyc.org/pdf/137/13709107.pdf 

	» Juan Pablo II (1985). Dilecti Amici. Apostolic Letter to the youth of the world on 
the occasion of International Youth Year. https://acortar.link/JoIzVT  

	» Lipovensky, G. (2006). La era del vacío. Anagrama.

	» Magendzo, A. (2006). El ser del Otro. Un sustento ético-político para la edu-
cación. Polis, Revista de la Universidad Bolivariana, 5(15). https://www.redalyc.
org/articulo.oa?id=30517306007



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

112  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Márquez-Sánchez, F., y Sorhegui-Ortega, R. (2021). La globalización y los di-
lemas del desarrollo. III Congreso Científico Internacional Sociedad del Conoci-
miento: Retos y Perspectivas. Samborondón, Ecuador. http://dx.doi.org/10.2139/
ssrn.3849020

	» Moriña, A. (2017). Inclusive education in higher education: Challenges and 
opportunities. European Journal of Special Needs Education, 32(1), 3-17. https://
doi.org/10.1080/08856257.2016 .1254964.

	» Nietzsche, F. (2016).  La gaya ciencia. CreateSpace Independent Publishing 
Platform

	» ocde (2008). oecd in brief. Ten steps to Equity in Education. oecd Observer. 
oecd.

	» ocde (2014). Equity, Excellence and Inclusiveness in Education: Policy Lessons 
from Around de word. oecd.

	» O’Connell, P. (2014). A simplified framework for 21st century leader develop-
ment. The Leadership Quarterly, 25(2), 183-203. doi: 10.1016/j.leaqua.2013.06.001

	» Ocampo López, J. (2014). José Vasconcelos y la educación mexicana. Revista 
Historia de la Educación Latinoamericana, (7),137-157. https://acortar.link/oaEG-
cQ 

	» Poulos, C. N. (2021). Conceptual foundations of auto-ethnography. En C. N. 
Poulos, Essentials of autoethnography (pp. 3-17). American Psychological Asso-
ciation. doi:10.1037/0000222-001

	» Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad. Trotta.

	» Rivero, R. (2019). Género, identidades de género y orientaciones sexuales. 
Sus condicionamientos sociales. Editorial Feijóo/uclv.

	» Rivero, R., Santos, M., y Molinar, J. (2022). Desarrollo de capacidades 
para la Inclusión educativa universitaria. https://dspace.uclv.edu.cu/hand-
le/123456789/13937

	» Rodríguez, A. (2016). Education as Fusion of Horizons. Vitam. Revista de In-
vestigación en Humanidades, 2(2), 5-22.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

113 ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Rodríguez, A.  (2018). Liderazgo preventivo en la universidad. Ediciones Na-
varro.

	» Rodríguez, A. (2020). La (im)posibilidad de educar hoy la condición para-
digmática de la educación en contextos actuales. Iuris Tantum, 34(31), 125-
141. https://doi.org/10.36105/iut.2020n31.10

	» Rodríguez, A. (2022). Cartografía de una metamorfosis educativa. Grañen-Po-
rrúa.

	» Rorty, R. (1991). Contingencia, ironía y solidaridad. Paidós.

	» Sala, F. (2009). Ciudadanía hermenéutica (un enfoque que rebasa el mul-
ticulturalismo de la aldea global en la sociedad del conocimiento). Andamios, 
6(11), 235-255. DOI:10.29092/uacm.v6i11.159

	» Sartorello, S. (2015). Política y epistemología: el método inductivo intercul-
tural en una escuela tseltal de Chiapas, México. LiminaR, 14(1), 121-143. https://
acortar.link/E98FUG

	» Totontepec Mixe Oaxaca (1974). Documental “Lencho el Mixe” [Video]. You-
Tube. https://youtu.be/7MJ_pCZmEqU?si=bw3UKjWVBY0rCe4D 

	» unesco (2005). Guidelines for inclusion: Ensuring access to Education for All. 
UNESCO.

	» upse (2024). Plan de Igualdad, Universidad Estatal Península de Santa Ele-
na. https://www.upse.edu.ec/secretariageneral/images/archivospdfsecretaria/
NORMATIVAS_UPSE/Plan_de_Igualdad_2024-2026-signed-signed.pdf

	» Varela Tangarife, D. A. (2023). Diálogo intercultural. Multiculturalismo, ciu-
dadanía y política cultural en Bogotá. Revista Colombiana de Sociología, 46(2), 
159-182. https://doi.org/10.15446/rcs.v46n2/101371



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

114  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Hugo Reyes Chávez y Alejandro Rodríguez Rodríguez

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

115 ISBN: 978-607-69976-5-9

La dimensión espacial de la 
interculturalidad: naturaleza 

y territorios



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

116  ISBN: 978-607-69976-5-9

Una ciudad para todos: derecho a la ciudad desde la discapacidad, 
experiencias en el espacio público en Oaxaca 2019-2022

Tania Margarita Ramírez García 10 

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c141

Introducción 

Este documento es una reflexión acerca del derecho a la ciudad desde la 
discapacidad en el ejercicio de la autonomía personal en la ciudad de Oaxaca 
de Juárez y municipios aledaños, la investigación fue desarrollada en 2019-
2022 con el objetivo de mostrar los retos y facilidades de apropiación y uso 
del espacio público desde el cuerpo-persona con diversidad de limitación o 
impedimento físico. Se seleccionaron tres municipios como campo de estudio: 
Oaxaca de Juárez, San Agustín Yatareni y San Antonio de la Cal, por su relación 
directa con la cotidianidad de los entrevistados, identificando cinco ejes dis-
cursivos: PcD, acompañantes (asistentes), activistas y organismos sociales; se 
realizaron 10 entrevistas a profundidad, un focus group, y una mesa de trabajo, 
y siguiendo indicadores de ONU- Hábitat, el índice de las Ciudades Prósperas, y 
la noción jurídica de derecho a la ciudad, se concluyó que la visión de derecho 
al espacio público sus formas y modos de organización social en relación con 
discapacidad son de profunda injusticia espacial y epistémica.  

Hablar de derecho a la ciudad11 desde la [dis]capacidad12 en una actualidad 
de dinámicas de movilidad territorial constantes, amplio desarrollo y transfor-
mación espacial urbana, es tratar un tema que permea el lado más humano y 
consciente sobre cómo se diseña y vive la ciudad. 

10  Maestra en Comunicación Social y Política. Universidad La Salle Oaxaca. Investigador doctoral en derechos 
humanos por la CNDH México. taniagarcia.ramirez@gmail.com. https://orcid.org/0009-0003-2854-1263 
11   Según la Carta Mundial del derecho a la ciudad, publicada en 2005, durante los Foros Sociales Mundiales, el 
derecho a la ciudad se entiende como el usufructo equitativo de las ciudades dentro de principios de sustenta-
bilidad y justicia social, es un derecho colectivo de los habitantes en especial de los grupos vulnerables que les 
confiere legitimidad de acción y organización con el objetivo de alcanzar el derecho a un patrón de vida adecua-
do. (Foro Social de las Américas & Foro Mundial Urbano, 2004, p. 1)
12  Expresado de esta manera por definir a la discapacidad desde el paradigma de derecho y como parte de la 
naturaleza humana en relación a la funcionalidad y el espacio. Considerando a la persona con [dis]capacidad 
desde el cuerpo-persona con diversidad de limitación o impedimento físico atravesado por diversos factores 
económicos, sociales, históricos, etcétera.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

117 ISBN: 978-607-69976-5-9

El derecho a la ciudad desde la discapacidad redimensiona la óptica de lo 
urbano, proponiendo una categoría de análisis de debate público, de principios 
jurídicos y normativos aplicados a la transformación del espacio desde una 
legislación política que reconoce a la persona con discapacidad como sujeto de 
derecho, considerándola participe activa física y simbólicamente en la ciudad 
permitiendo a la PcD13 vivir la ciudad plenamente en reconocimiento de su 
identidad y aportes a la sociedad. 

Partiendo de este principio, el trabajo de investigación realizado en 2019-
2022 recolectó una serie de experiencias sobre la movilidad de PcD en el ejer-
cicio de uso del espacio público en la ciudad de Oaxaca, contemplando como 
áreas de investigación los municipios de Oaxaca de Juárez, San Agustín Yatare-
ni, y San Antonio de la Cal14, donde se estudió el funcionamiento de la oferta de 
comunicación urbana15 dirigida a las PcD en los espacios públicos, considerando 
los indicadores de prosperidad16 (ONU-Hábitat- Ciudades incluyentes para per-
sonas con discapacidad, 2019) en torno al derecho a la ciudad como elementos 
evaluativos en el contexto local, los cuales se orientan al cuidado del medio 
ambiente, y el espacio público e infraestructura que permitan la satisfacción 
de múltiples fines, y den valor a la vida. 

Como resultado de la investigación se generó un documento extenso del 
cual se retoma para este artículo el apartado orientado al derecho a la ciudad 
desde la discapacidad. En este sentido ¿qué quiere decir derecho a la ciudad? 
¿Cuáles son los derechos a la ciudad desde la discapacidad?, ¿Cómo son las 
experiencias urbanas en el ejercicio de derecho a la ciudad desde la discapaci-
dad?, y ¿De qué manera el ejercicio de este derecho motiva la apropiación del 
espacio público de la PcD en la ciudad de Oaxaca y municipios aledaños? 

13 Abreviatura para Persona con Discapacidad (PcD)
14 Elegidos por ser centro de actividades sociales de todo tipo, y por acoger a dos centros de atención en disca-
pacidad: CAED (Centro de Atención para Personas con Discapacidad) CECATI 68, y la Fundación Oaxaqueña de 
Equinoterapia A.C. Rancho Bonito Amanecer.
15 Se entiende como comunicación urbana a la herramienta de análisis y transformación cultural de las ciudades, 
las formas y modos de organización social, en el que se dan procesos de inclusión a nivel relacional desde los 
imaginarios compartidos hasta las experiencias empáticas relacionadas con la discapacidad. (Carrión & Wollrad, 
1999) 
16 Según la ONU-Hábitat el índice de Prosperidad de las Ciudades (CPI) contempla seis dimensiones para medir 
la prosperidad urbana: productividad, infraestructura, Calidad de Vida, Equidad e inclusión social, Sostenibilidad 
ambiental; Gobernanza y legislación urbana. Estos factores son contemplados para llevar a cabo los Objetivos de 
Desarrollo Sostenible (ODS) de la ONU. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

118  ISBN: 978-607-69976-5-9

Actualmente se estima que más del 50% de la población mundial vive en 
zonas urbanas (Banco Mundial, 2022), cifra que proyecta un incremento de 1,5 
más hacia el año 2045, es decir que se espera alrededor de 6000 millones de 
personas concentradas en zonas urbanas, lo que implica para los estados una 
atención a los planes de crecimiento urbano para garantizar la satisfacción de 
las necesidades básicas de la población, pues el rápido desarrollo plantea retos en 
vivienda, servicios básicos, transporte, empleo, educación y entretenimiento nece-
sarios para cubrir las necesidades poblacionales como la de los más de 12 millones 
de habitantes en Bombay, o los más de 22 millones en la ciudad de México. 

En atención a estos centros neurológicos que contribuyen al 60% del PIB 
mundial, la rápida urbanización ha resultado en un incremento de barrios po-
bres con infraestructuras y servicios en mal estado; situaciones de desalojo y 
sanidad, problemáticas de saneamiento, carreteras y transporte; ante este es-
cenario la cuestión sobre cómo construir ciudades que sean operativas, verdes, 
resilientes, inclusivas y gentiles, que contemplen el derecho a la ciudad como 
parte de su visión de desarrollo requiere una coordinación de principios jurídi-
cos y normativos en relación al planeamiento territorial, opciones de inversión, 
y colaboración entre gobiernos locales, y nacionales que den forma a un futuro 
de desarrollo y creación de oportunidades para todos sus habitantes. 

Cuando se habla de inclusión en la ciudad, de acuerdo con Carrión Mena & 
Dammer-Guardia (2023), se considera la capacidad, oportunidad, y resultados 
de que todos los residentes en un espacio urbano participen en los mercados, 
servicios y espacios (incluidos los políticos, físicos, culturales y sociales) para 
una vida digna. En México, el Censo de Población y Vivienda elaborado en 2020 
reveló que existe un aproximado de siete millones 168 mil PcD, o con algún pro-
blema relacionado, lo que representa un aproximado al 5.7% de la población 
a nivel nacional; de este total, dos millones 939 mil personas tienen dificultades 
para caminar, subir, o bajar; dos millones 691 mil 338 presentan algún problema 
para ver; un millón 590 mil 583 tienen alguna condición mental; y un aproximado 
al millón 168 mil 98 personas tienen dificultades para realizar tareas diarias como 
bañarse, vestirse, o comer, entre otros. Oaxaca concentraba en 2018 un aproxima-
do de 227 mil PcD (Hernández, 2018) y en 2020 ocupa el octavo lugar del país con 
mayor concentración de PcD como se lo presenta la Tabla I. Ahora, si una ciudad 
inclusiva significa un lugar que posibilita la realización personal como ser social, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

119 ISBN: 978-607-69976-5-9

¿esa inclusión se refleja en la realidad que las PcD viven de manera cotidiana? 
A nivel histórico este sector ha pasado por procesos de profunda exclusión que 
hasta la fecha se ven en la poca participación en las legislaciones de la ciudad, 
y en la garantía de servicios básicos y derechos ciudadanos, pues existen aún 
grandes deficiencias en el estudio, diagnóstico y propuestas de derecho de las 
PcD a vivir la ciudad más allá del asistencialismo. 

Ya que todos los “…obstáculos que las (PcD) enfrentan en los espacios ar-
quitectónicos y urbanos, en la transmisión de mensajes o ideas, e incluso en 
el trato cotidiano han alentado a la generación y la prevalencia de prejuicios y 
estereotipos”  (UNAM, 2022) en torno a la discapacidad, y en lugar de procurar 
inclusión social se construyen barreras que impiden una diálogo sobre la disca-
pacidad como parte de la diversidad y naturalidad humana, pues no hay cuerpo 
que resista los procesos de envejecimiento, o factores genéticos o ambientales 
que lleven a la persona a adquirir  una limitación o impedimento físico.	

Objetivo

El objetivo de la investigación se centró en analizar el ejercicio del derecho a 
la ciudad desde las experiencias de movilidad de las PcD en los espacios públi-
cos en la ciudad de Oaxaca de Juárez, en 2019-2022. El trabajo buscaba enten-
der la experiencia de movilidad en el espacio público, los retos en el ejercicio 
de derecho a la ciudad y sus implicaciones conforme a la comunicación urbana 
de los municipios estudiados. 

Justificación

Actualmente hablar de discapacidad es entender conceptos que aunque se 
suponen superados en la teoría: como deficiencia o minusvalía, en la realidad 
siguen vigentes. Dentro de la variedad de discapacidades la más amplia según 
la INEGI (2010) es la discapacidad motriz, 58 de cada 100 personas poseen 
alguna limitación de este tipo, alrededor de 3.3 millones de personas en el 
país, datos que cambian con el tiempo, el espectro y las nuevas tipologías de 
la discapacidad.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

120  ISBN: 978-607-69976-5-9

En Oaxaca se calculan que, por cada 10 mil habitantes, 344.1 tienen una 
discapacidad motriz (Facultad de Medicina UNAM, 2021), ante este panorama 
se da la pertinencia del estudio, pues el 45% de la población tiene un tipo de 
discapacidad motriz, sin olvidar que, dentro del rango, y de acuerdo con el 
CONEVAL (2017), la mitad (49.4%) de las PcD viven en situación de pobreza, 
39.4% viven en pobreza moderada, y un 10% en pobreza extrema. 

Esta situación socio económica se vincula a una lectura crítica del derecho 
a la ciudad en la noción que Henri Lefebvre propone, como un cuadro reflexivo 
en torno a la ciudad y su desarrollo, alineada a una lectura urbana del sistema 
económico capitalista propias de la modernidad del siglo XX, donde el rol de 
la ciudad se restringe a procesos de acumulación de capital, consumo y venta, 
una noción de desarrollo que no favorece la participación activa de la PcD, pues 
prioriza el mercado a las necesidades sociales. El autor enfatiza la importancia 
del derecho a la ciudad como un derecho fundamental humano y ciudadano 
que permite re-crear la ciudad como acción de apropiación y emancipación, un 
ejercicio que activa una postura crítica hacia la [dis]capacidad. 

Entendiendo el concepto de derecho a la ciudad como “…una categoría po-
lítica no jurídica, aunque si de legitimidad, que se presenta bajo dos aproxi-
maciones coincidentes y complementarias: la de Lefebvre que refiere a su pro-
ducción en un contexto capitalista, y la de Hervey que extiende esta idea de la 
producción al ámbito de las utopías; es decir a la ciudad deseable.” (Carrión, 
Mena & Dammert-Guardia, 2019) estas aproximaciones abarcan tres dimensio-
nes: la de los movimientos sociales, que como sociedad civil despliega exigencias 
urbanas como lo es el acceso al espacio público; el acceso equitativo a la produc-
ción y apropiación de la ciudad; y la garantía universal de los derechos humanos.

Marco Teórico

Conceptos como accesibilidad, inclusión, espacio público y derecho a la ciu-
dad se relacionan en el entendimiento de las expresiones y pujas simbólicas 
que acontecen en la ciudad (Cuesta et al., 2019) en el entendimiento histórico 
y presente de las PcD, en su situación y condición social. De acuerdo a la Carta 
de la Ciudad de México por el Derecho a la Ciudad (2010) el derecho a la ciudad 
se entiende como el interés equitativo de las ciudades dentro de los principios 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

121 ISBN: 978-607-69976-5-9

de sustentabilidad, democracia, equidad y justicia social. Un derecho del que 
gozan todos los habitantes de las ciudades y asegura legitimidad de acción y 
organización con base al respeto de las diferencias, prácticas culturales y ex-
presiones que ayuden a alcanzar el derecho a la libre autodeterminación a un 
nivel de vida adecuado. 

Esta visión permea en la política de derecho del estado de Oaxaca y sus 
municipios constituyentes, y se expresa en la LEY DE ORDENAMIENTO TERRI-
TORIAL Y DESARROLLO URBANO PARA EL ESTADO DE OAXACA, aprobada por la 
LXV Legislatura el 21 de septiembre de 2022, y publicada en el Periódico Oficial 
42 Tercera Sección de fecha 15 de octubre de 2022. Sin embargo, Cuesta (2019) 
advierte que los estudios sobre inclusión, y derecho en las ciudades muestran 
una necesidad no solo de adecuación legal, sino de transformación hacia un 
diseño universal, pues las ciudades fueron trazadas, planificadas y construidas 
desde enfoques excluyentes que en su momento no tuvieron en cuenta la di-
versidad de sus poblaciones. 

La accesibilidad y el diseño universal son posibilidades en la construcción 
de mejores condiciones de vida urbana, participación ciudadana y ejercicio del 
derecho, para lograrlo es necesario complejizar su entendimiento, lo que re-
suena en la investigación: no se puede comprender a la ciudad solo desde una 
dimensión física o arquitectónica, sin en la compleja relación de los sujetos y 
su pronunciamiento al respecto, en un aspecto relacional del sujeto con el lu-
gar que habita y todo lo que le rodea. Es incluir una visión de política aplicada 
a la ciudad desde una perspectiva crítica en garantía de la participación ciuda-
dana en las prácticas socioculturales como: el ocio, la recreación, la educación, 
etcétera, actividades que son de difícil acceso para las PcD; y evidenciar la co-
rrespondencia entre el ejercicio de derecho y el espacio público17, ya que son 
constituyentes de la vida urbana, y necesarios en la construcción de sociedad, 
pues en el espacio público, por ser un lugar de todos, se da la convivialidad, y 
dependiendo de su condición o de la atención que un gobierno le otorgue éste 
funciona como síntoma de la conciencia sobre la dimensión humana de la ciudad. 

17 “Se distingue el espacio público como el lugar donde cualquier persona tiene el derecho a circular y que acoge 
actividades políticas, religiosas, culturales y sociales; ejemplos: calles, plazas, parques, bulevares, malecones. Es 
el espacio de subsistencia, el de las oportunidades y las posibilidades; es un espacio para el ocio y el descanso, 
para la socialización, la recreación y la expresión cultural.” (Cabrera Arias, 2012, p.11)



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

122  ISBN: 978-607-69976-5-9

Una ciudad sin espacio público universal no lineal18, ni relacional en función 
de las trayectorias, estilos de vida y necesidades de cada persona, niega el vínculo 
social al disminuir la capacidad de las personas de ejercer su ciudadanía por su 
aspecto sociológico, político y jurídico.

En cuanto a la labor estatal de garantizar los derechos a las PcD, en acuer-
do con el Diagnóstico de los Derechos para las PcD (Sales, 2014)  y  la ONU se 
debe alcanzar el ejercicio en cinco ámbitos del derecho: derechos de igualdad, 
derechos de protección, derechos de libertad y autonomía personal, derechos 
de participación, y derechos sociales básicos.  Dentro del marco de estos de-
rechos se tienen: el derecho a la accesibilidad,  como principio y herramienta 
para la igualdad de las PcD, incluyendo el diseño universal y eliminación de 
barreras físicas y actitudinales en todas las esferas de la vida; el derecho a vida 
independiente e inclusión comunitaria, en sintonía con la libertad personal 
y autonomía de una vida conforme a elecciones propias e independientes; el 
derecho a la movilidad personal,  que demanda un nivel de independencia, 
acceso, apoyos, asistencia y herramientas o dispositivos tecnológicos de apo-
yo; por último, libertad de expresión y opinión, de acceso, y por supuesto, el 
derecho a la participación a la vida política y pública, todos y cada uno de ellos 
conforman parte del ejercicio del derecho a la ciudad.

Metodología

Esta investigación además de ser de tipo cualitativa, es exploratoria por lo 
que se realizó a través de documentación, entrevistas a profundidad, observación 
participante y grupos focales para entender los significados atribuidos a las expe-
riencias de PcD motriz, a partir de ciertas rutas de movilidad, y analizar percepcio-
nes y comportamiento en relación al espacio y la garantía de sus derechos a la ciu-
dad: en su integración física y simbólica. Considerando a su vez los discursos 
de acompañantes, activistas y organismos sociales.

18 El espacio público universal inclusivo no lineal hace referencia a la diversidad de trayectorias de vida inter-
seccionadas que se relacionan en un lugar compartido e histórico, más allá del plano urbano, son los flujos o 
trayectorias de vida las que activan y modelan el espacio urbano. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

123 ISBN: 978-607-69976-5-9

Enfoque epistemológico.

La investigación cualitativa se orientó hacia un enfoque racional-idealista. 
Según las distinciones epistémicas del empirismo o idealismo-realismo que 
origina el fundamento reflexivo de expresiones vivencial-interpretativas, en-
marcando estas reflexiones en las categorías de discapacidad, discapacidad 
motriz, comunicación urbana, espacio público, expresadas en cuestiones que 
van del significado personal de la discapacidad, experiencias de la discapacidad 
en espacio público, percepción de la discapacidad en el espacio público, retos y 
propuestas para una transformación hacia espacios participativos y de derecho. 

Estrategia metodológica.

La investigación tiene una estrategia metodológica cualitativa, según Her-
nández, Fernández & Baptista (2014) explora el fenómeno desde el punto de 
vista del sujeto de estudio, el enfoque es propicio para analizar la manera en 
que la PcD percibe y experimenta los fenómenos urbanos que le rodean, te-
niendo en cuenta sus interpretaciones y significados.

Diseño de investigación.

La investigación tiene un “diseño interactivo o flexible”, interconectado 
(Maxwell, 2004), donde las partes funcionan como “un todo integrado”, per-
mitiendo la relación de cada componente, en lugar de vincularse en secuencia 
o de manera mecánica.

Muestra

Siguiendo las indicaciones de Martínez (2017), la muestra se seleccionó 
bajo cinco ejes discursivos tal y como se describen en la figura 1. Se realizaron 
10 entrevistas a profundidad a PcD motriz, tutores y especialistas, por su rela-
ción directa con el tema, con activistas sociales y organismos en relación a los 
derechos de las PcD, se utilizó la técnica de grupo focal y mesa de trabajo para 
otra aproximación al fenómeno.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

124  ISBN: 978-607-69976-5-9

Resultados 

Para el análisis de datos se hizo una tabla descriptiva de experiencia de mo-
vilidad con indicadores en materia de Diseño Universal, por The Center for Uni-
versal Design, que establece que el diseño de los espacios y entornos accesibles 
a todos deben considerar: el uso equitativo, flexible, simple, con información 
perceptible y tolerancia al error, además de ser adecuado en tamaño para su 
uso, como se presenta en la tabla 2, y en su adecuación garantizan el derecho a 
la ciudad. Esta tabla presenta en la expresión de la apropiación del espacio pú-
blico de los municipios estudiados: siendo espacios de trabajo, rehabilitación 
y visita comunes, que en ellos el ejercicio de derecho a la ciudad se anula por 
la experiencia excluyente, incapacitante y limitante que la mayoría del espacio 
público oferta, pues la participación social de la PcD en relación con su uso es 
limitada, generando un sentimiento de rechazo e ignorancia hacia las necesida-
des de participación espacial para las PcD. 

Tal como lo expresan las PcD en entrevista: “…muchos espacios no tienen lo 
que son las rampas, y si las tienen, no las tienen al tamaño adecuado que deben 
de ser, porque muchas veces nada más las hacen por hacer las cosas, y me ha 
tocado incluso en la escuela19, la rampa que teníamos era una rampa muy gran-
de, muy empinada, y entonces, ¿cómo pretendían que iba a subir, por ejemplo, 
una persona con silla de ruedas o con una muleta?”, esta y otras experiencias 
similares, acompañadas de frustración y sentimientos de rechazo, señalan la 
imposibilidad del desarrollo y práctica  social  de la PcD en el tejido urbano que 
conforma los municipios estudiados.

Discusión y conclusiones

Si la finalidad de este trabajo es aportar al análisis y fomento del desarrollo 
de espacios urbanos comunitarios de universalidad e inclusión, es importan-
te enfatizar la importancia de reconocer las necesidades de grupos en estado 
de vulnerabilidad como lo son las PcD, los adultos mayores, y niños, quienes 
invalidados de capital económico y simbólico, como resultado de la instrumentali-
zación y fragmentación de la ciudad, determinada a su vez por un urbanismo fun-
cionalista que categoriza al espacio en funciones básicas de trabajo, circulación, 

19  El entrevistado refiere al espacio en el que se ubica el CAED (Centro de Atención para Personas con Discapacidad)



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

125 ISBN: 978-607-69976-5-9

ocio, y hábitat, se les limita el desarrollo personal debido a esta lucha o mejor 
descrito “despojo” de poder y segregación espacial que niega el ejercicio pleno 
de sus derechos fundamentales. 

Esta capacidad de representación y acción en la interacción social de las 
PcD con el espacio tiene un impedimento de percepción, incomprensión o ig-
norancia sobre lo que es ser una PcD, pues categorías de invalidez, y minusvalía 
se entretejen en la relaciones espaciales y sociales distinguiendo entre el ellos 
y el nosotros, invalidándolos y denigrándolos a ser vistos como un “estorbo” o 
seres “inútiles” a nivel social, motivando una lucha social por el estado de dere-
cho, y el ejercicio del derecho a la ciudad que involucra no solo eliminar barre-
ras, físicas, económicas o sociales, sin antes eliminar estereotipos y prejuicios. 
Las barreras espaciales comienzan desde la concepción a la discapacidad para 
la aplicación de políticas, programas, transporte e infraestructura, pues la falta 
de consideración de derecho muestra una ciudad incapacitante.

Los testimonios  hablan de la tristeza, impotencia, y rechazo social, hacien-
do evidente la configuración de espacios de reclusión en ambientes conflicti-
vos: “…cuando pasas en la calle, voy con mi compañero y las personas se nos 
quedan viendo, y pues (…) no les estoy quitando nada, no les estoy robando, la 
calle es libre, uno puede andar, somos humanos, no crean que porque no nos 
digan no sentimos, no somos máquinas…” 20 , este espacio compartido que es la 
calle, responde de manera excluyente, enmarcando a los que la viven a lugares 
de inclusión especializados fuera del espacio común, por lo que la presencia de 
la PcD en el espacio público resulta ajeno e incómodo. 

Después de 50 años de debate sobre el estado de derecho de las PcD para 
la autonomía, participación ciudadana, desarrollo humano en igualdad de con-
diciones, Oaxaca se encuentra en un momento de idear proyectos de planea-
ción urbana con una visión crítica y transformadora. Se debe experimentar el 
espacio urbano desde visión de derecho, articulando los actores implicados 
en su desarrollo: gobierno, inversión pública y privada, política pública, so-
ciedad civil organizada, especialistas, medios de comunicación, autoridades 
legítimas y capacitadas. 

20 Entrevista 1/ 18 años- Estudiante/ Diagnóstico médico: Discapacidad múltiple.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

126  ISBN: 978-607-69976-5-9

¿Cuáles serían los desafíos para lograr construir una ciudad incluyente? En 
primera instancia que las PcD participen en la toma de decisiones de manera 
efectiva en el ámbito legislativo y evaluativo de las ciudades, considerar como 
fundamental su participación en la planificación y diseño urbano, como en la 
evaluación de la calidad de la infraestructura, lo que va de la mano del desarro-
llo de indicadores que ayuden a comprender los niveles de inclusión en áreas 
determinadas; también es significativo que la visión de la discapacidad siga 
transformándose desde una educación inclusiva, a través de una visión empá-
tica y de respeto a la discapacidad que logre acabar con la visión asistencialista 
y excluyente que se tiene; para esto es importante la capacitación de los secto-
res relacionados a las políticas públicas, el diseño, operación y mantenimiento 
de las herramientas de accesibilidad a nivel municipal y estatal. Por último, 
no dejar de considerar iniciativas locales y emprendimientos que respondan a 
objetivos de desarrollo urbano pensado desde quienes lo habitan, en las tra-
yectorias cotidianas de quienes usan el espacio público día con día. 

Es momento de promover la innovación para construcción de ciudades in-
clusivas y accesibles donde se dé el empoderamiento ciudadano equitativo, en 
igualdad e independencia en todas las edades de crecimiento del ser humano. 
Impulsar el crecimiento económico a través de la participación de los diferen-
tes sectores que conforman a la sociedad oaxaqueña, implementando acciones 
directas bajo criterios de desarrollo urbano universal, sin perder de vista el 
mejoramiento, evaluación y mantenimiento de las herramientas aplicadas de 
manera concreta al espacio público.

Tabla 2. Muestra total de hombres y mujeres con discapacidad en Oaxaca en 2020

En
tid

ad
 fe

de
ra

tiv
a

Gr
up

o 
qu

in
ce

na
l d

e 
ed

ad

Total Población con 
discapacidad

Posición con 
limitación

Población con algún 
problema o condición 

mental

To
ta

l

H
om

br
es

M
uj

er
es

To
ta

l

H
om

br
es

M
uj

er
es

To
ta

l

H
om

br
es

M
uj

er
es

To
ta

l

H
om

br
es

M
uj

er
es

Oaxaca Total 

84
2 

59
8

39
04

31

45
2 

16
7

27
3 

87
6

12
9 

61
8

14
4 

25
8

55
2 

44
7

25
22

89
 

30
01

58

49
 11

3

26
 10

8

23
 0

05



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

127 ISBN: 978-607-69976-5-9

Nota. Censo de Población y Vivienda  de 2020 [Tabla], base de la muestra INEGI, 
consultado en marzo 2022.

Tabla 3. Diseño universal vs experiencia real de movilidad en la ciudad de Oaxaca 
de Juárez y municipios aledaños en 2019-2022. 

CRITERIOS DE DISEÑO UNIVERSAL
EXPERIENCIA REAL EN LA 

CIUDAD DE OAXACA Y 
MUNICIPIOS ALEDAÑOS

1. Uso equitativo: Diseño útil para 
todos, sin segregación o estigmatización en 
los usuarios, con seguridad y protección. 

Excluyente, anulante, incapaci-
tante, limitante, aislamiento

2. Uso flexible: Opciones y métodos de 
uso accesibles, de uso flexible, fácil y con 
precisión. 

No adecuado, no existente, sin 
mantenimiento

3. Uso simple: Fácil de entender, de 
acuerdo con la diversidad lingüística exis-
tente, sin complejidades, coherente con 
las habilidades y lenguajes de los usuarios. 
Efectivo. 

No existente, ignorancia, falta de 
educación

4. Información perceptible: El diseño 
comunica la información eficaz, indepen-
diente de factores ambientales o capaci-
dades sensoriales, versátil en los lengua-
jes (pictórico, verbal o táctil), legible y 
comprensible. 

Carente o no existente

5. Tolerancia al error: el diseño univer-
sal debe minimizar riesgos, y consecuen-
cias adversas, ayudando a evitar acciden-
tes. 

Sin mantenimiento, abandono, 
obsolescencia

6. Adecuado tamaño de aproximación 
y uso: El diseño es adecuado en tamaño y 
dimensiones para el acercamiento, mani-
pulación, alcance y uso, sin condicionarse 
por el cuerpo, postura o movilidad del 
individuo 

No existente, no adecuado



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

128  ISBN: 978-607-69976-5-9

7. Mínimo esfuerzo físico: uso cómodo, 
eficaz y eficiente con mínimo de esfuerzo, 
permite al usuario mantener una posición 
corporal neutral, con el mínimo de acción 
repetitiva Diana Niño (2021)

No existente, imposibilidad 
física de realizar tareas cotidianas, 

disparidad

Figura 2. Ejes discursivos en torno a la comunicación urbana dirigida a PcD

Nota. Elaboración propia [Esquema], elaboración propia, enero 2022



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

129 ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» 01_Discapacidad_oax.pdf. (s. f.). Recuperado 24 de julio de 2019, de http://
www.hchr.org.mx/images/doc_pub/01_Discapacidad_oax.pdf

	» 65 de cada mil personas en Oaxaca tienen alguna discapacidad. (2018, diciem-
bre 3). Oaxaca. https://oaxaca.eluniversal.com.mx/estatal/03-12-2018/65-de-ca-
da-mil-personas-en-oaxaca-tienen-alguna-discapacidad

	» 65 de cada mil personas en Oaxaca tienen alguna discapacidad | Oaxaca. 
(s. f.). Recuperado 24 de julio de 2019, de https://oaxaca.eluniversal.com.mx/
estatal/03-12-2018/65-de-cada-mil-personas-en-oaxaca-tienen-alguna-disca-
pacidad

	» Access City Award 2017. (2017, abril 30). Arquitectura. https://www.arqui-
tecturayempresa.es/noticia/access-city-award-2017

	» Acuña, V. P. C. (s. f.). El Urbanismo inicial. Msc.D.P.U., Arq. https://es.scribd.
com/document/132798078/1-El-Urbanismo-Inicial-Final

	» Acuña, V. P. C. (2005). ANÁLISIS FORMAL DEL ESPACIO URBANO. Aspectos 
Teóricos. Instituto dde Investigación de la Facultad de Arquitectura Urbanismo 
y Artes.

	» Agrawal, S. (Ed.). (2022). RIGHTS AND THE CITY- PROBLEMS, PROGRESS, 
AND PRACTICE. University of Alberta Press; University of Alberta Press.

	» Aguado, D., León Antonio. (1995). HISTORIA DE LAS DEFICIENCIAS. A-Z EDI-
TORES.

	» Andrés Valencia, L. (2014). BREVE HISTORIA DE LAS PERSONAS CON DISCA-
PACIDAD. De la Opresión a la Lucha por sus Derechos.

	» Arendt, H. (1958). The Human Condition (Second Edition). University of Chi-
cago Press.

	» Ayús, R. R., & Eroza, S. E. (2007). El cuerpo y las ciencias sociales. Revista 
pueblos y fronteras, 2(4).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

130  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Balderas, G. J. L. (2000). HISTORIA URBANA DE LA CIUDAD. ANTEQUERA: 
PERIODO COLONIAL. UABJO.

	» Balderas Gil, J. L. (2000). HISTORIA URBANA DE LA CIUDAD DE OAXACA. 
ANTEQUERA: PERIODO COLONIAL. Universidad Autónoma «Benito Juárez» de 
Oaxaca.

	» Banco Interamericano de Desarrollo (Director). (2024, Diciembre 3). Sem-
brar inclusión: Qué sabemos y qué falta por saber sobre políticas de discapacidad 
[YouTube video]. Banco Interamericano de Desarrollo. https://www.youtube.
com/watch?v=HzgJXz9Jmn8&t=263s

	» Banco Mundial. (S. f.-a). Desarrollo urbano: Panorama general [Text/HTML]. 
World Bank. Recuperado 27 de octubre de 2023, de https://www.bancomun-
dial.org/es/topic/urbandevelopment/overview

	» Banco Mundial. (S. f.-b). Discapacidad. Recuperado 10 de enero de 2023, 
de https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/disability-and-health

	» Barrero, Z. R., & Montijano, S. E. (2011). MANUAL DE INVESTIGACIÓN CUA-
LITATIVA EN LA CIENCIA POLÍTICA. EDITORIAL TECNOS.

	» Borja, J., & Muxi, Z. (2001). El espacio público: Ciudad y ciudadanía. Electa.

	» Borrás, G. M. G. (149d. C., 155). Ciudad y urbanismo. http://arthurboy.tripod.
com/arquitectura/urbanis1.htm

	» Brezmes, G. L. J. (2008). Personas con discapacidad y ciudadanía minusválida. 
Percepción de la Ciudad de México desde la discapacidad motriz y la discapacidad 
visual. Universidad Iberoamericana.

	» Cabrera Arias, M. (2012). ESPACIO PÚBLICO Y DERECHO A LA CIUDAD.
 Tareas, 141, 31-57.

	» Calvo, C. A. (2012). Mitos y realidades de la planeación urbana en la ciudad 
de Oaxaca.

	» Calvo, C. A., & Ramírez, P. R. J. (2001). La ciudad de Oaxaca y zona metropoli-
tana. Teoría y práctica de las ciudades y áreas conurbadas. Editores.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

131 ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Carabaña, J., & De Espinosa, L., Emilio. (S. f.). LA TEORÍA SOCIAL DEL INTE-
RACCIONISMO SIMBÓLICO: ANÁLISIS Y VALORACIÓN CRÍTICA.

	» Carrión, F., & Wollrad, D. (1999). La ciudad, escenario de comunicación. 
(Fundación Friedrich Ebert Stiftung / Proyecto Latinoamericano de Medios de 
Comunicación y Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales, FLACSO sede 
Ecuador). NINA Comunicaciones.

	» CARTA DE LAS NACIONES UNIDAS; EL ESTATUTO DE LA CORTE INTERNACIO-
NAL DE JUSTICIA Y LOS ACUERDOS PROVISIONALES CONCERTADOS POR LOS 
GOBIERNOS PARTICIPANTES EN LA CONFERENCIA DE LAS NACIONES UNIDAS 
SOBRE ORGANIZACION INTERNACIONAL, FIRMADOS EN SAN FRANCISCO, CA-
LIFORNIA, ESTADOS UNIDOS DE AMERICA, EL 26 DE JUNIO DE 1945, 23 (1965).

	» Castells, M. (2010). PROBLEMAS DE INVESTIGACIÓN EN SOCIOLOGÍA UR-
BANA (Decimoséptima reimpresión). Siglo xxi editores, s.a de c.v.

	» Castells, M. (2014). LA CUESTIÓN URBANA (Cuarta reimpresión). siglo xxi 
editores, s.a de c.v.

	» Cerda, G. A. (2023). Epistemologías de las discapacidades: De la exclusión a la 
incidencia. CLACSO.

	» CITY PROSPERITY INDEX. (2016). 2016 INFORME FINAL MUNICIPAL. Oaxaca 
de Juárez, Oaxaca. ONU-HABITAT.

	» Ciudades Accesibles: Mejorando la calidad de vida de las personas con disca-
pacidad. (2015, Abril 10). Ciudades Sostenibles. https://blogs.iadb.org/ciudades-
sostenibles/2015/04/10/ciudades-accesibles/

	» Coalición Internacional para el Hábitat, & Oficina Regional para América 
Latina (Eds.). (2008). El derecho a la ciudad en el mundo. Compilación de docu-
mentos relevantes para el debate. HIC-AL.

	» Comisión de Derechos Humanos del Distrito Federal. (2018). La Convención 
sobre los Derechos de las Personas con Discapacidad y su Protocolo Facultativo.

	» Comisión Nacional de los Derechos Humanos. (2021). Guía Técnica de Polí-
ticas Públicas con Enfoque de Derechos Humanos.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

132  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Comunicación urbana: Antecedentes y configuración de líneas de investigación 
en América Latina y España*. (s. f.). Recuperado 10 de enero de 2022, de ht-
tps://revistas.urosario.edu.co/xml/357/35752420010/html/index.html

	» CONEVAL Consejo Nacional de Evaluación de la Política de Desarrollo Social | 
CONEVAL. (S. f.-a). Recuperado 27 de octubre de 2023, de https://www.cone-
val.org.mx/Paginas/principal.aspx

	» CONEVAL Consejo Nacional de Evaluación de la Política de Desarrollo Social | 
CONEVAL. (s. f.-b). Recuperado 27 de octubre de 2023, de https://www.cone-
val.org.mx/Paginas/principal.aspx

	» Conferencia Interamericana de Seguridad Social oficial (Director). (2024, 
Mayo 22). Semana de la Seguridad Social [Video recording].

	» Coordinación para la Atención de los Derechos Humanos del Estado de Oa-
xaca (Ed.). (2013). Derechos de las personas con discapacidad.

	» Costes, L. (2011). Del «derecho a la ciudad» de Henri Lefebvre a la universa-
lidad de la urbanización moderna. Urbana 02, 12.

	» Cuentas, G. O. (2012). Arte, espacio público y comunicación urbana: De la in-
tervención quirúrgica a la activación interna. Universidad Central de Venezuela. 
Facultad de Arquitectura y Urbanismo.

	» Cuesta, M. O. J. (2017). Aportes de la comunicación para la inclusión de 
personas en condición de discapacidad a la vida urbana. Chasqui. Revista Lati-
noamericana de Comunicación, 136.

	» DATA MEXICO. (2020). Oaxaca de Juárez. Municipio de Oaxaca. https://www.
economia.gob.mx/.

	» El Programa de las Naciones Unidas sobre la Discapacidad. (S. f.). Recupe-
rado 24 de julio de 2019, de https://www.un.org/spanish/disabilities/default.
asp?id=497

	» Facultad de Medicina UNAM (Director). (2021). Las personas con discapacidad 
en México [Video recording]. https://www.youtube.com/watch?v=CIZZaLCzNgs



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

133 ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Fergusson, M., María Elisa, Rodríguez, M. C., Duque, G. M., Ramírez, Y. L., 
& Pardo, B. O. (2006). ¿Qué significa la discapacidad? REVISTA AQUICHAN, 6, 
78-91.

	» Foro Social de las Américas, & Foro Mundial Urbano. (2004). Carta Mundial 
de Derecho a la Ciudad.

	» Gobierno del Estado de Oaxaca. (S. f.). Recuperado 31 de julio de 2019, de 
https://www.oaxaca.gob.mx/

	» Gobierno del Estado de Oaxaca. (2016). PLAN ESTRATÉGICO SECTORIAL. De-
sarrollo urbano y Ordenamiento Territorial. Oaxaca (p. 37). Gobierno del Estado.

	» H. Congreso del Estado Libre y Soberano de Oaxaca, L. L. C., & Centro de 
Información e Investigaciones Legislativas, CIILCEO, U. de I. L. (2009). LEY DE 
ATENCIÓN APERSONAS CON DISCAPACIDAD DEL ESTADO DE OAXACA.

	» Harvey, D. (s. f.). El derecho a la ciudad [Científico]. newleftreview.es. https://
newleftreview.es/issues/53/articles/david-harvey-el-derecho-a-la-ciudad.pdf

	» Hernández, C. A. (2018). Apoya DIF a 98 mil personas con discapacidad 
en Oaxaca. Imparcial Oaxaca. http://imparcialoaxaca.mx/oaxaca/251699/apo-
ya-dif-a-98-mil-personas-con-discapacidad-en-oaxaca/

	» Hernández, C., Silvia, & Plata, G., Minerva. (2001). Discapacidad y forma-
ción: Espacio de encuentros y desencuentros. ANUARIO 2000, 187-196. UAM-X.

	» Hernández Morales, C. J. (2010). Discapacidad: Nuevos discursos, viejas prác-
ticas. [Ensayo]. Universidad Nacional Autónoma de México.

	» Hernández, S. R., Fernández, C. C., & Baptista, L. P. (2014). METODOLOGÍA 
DE LA INVESTIGACIÓN (Sexta). Mc Graw Hill/ INTERAMERICANA EDITORES, S.A. 
DE C.V.

	» Imparcial de Oaxaca. (S. f.). Padecen discapacidad 227 mil oaxaqueños. Re-
cuperado 24 de julio de 2019, de http://imparcialoaxaca.mx/oaxaca/93323/pa-
decen-discapacidad-227-mil-oaxaquenos/



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

134  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» INEGI. (S. f.). Población. Discapacidad. Recuperado 31 de julio de 2019, de 
http://cuentame.inegi.org.mx/poblacion/discapacidad.aspx?tema=P

	» INEGI. (2010a). Clasificación de Tipo de Capacidad. Las personas con discapa-
cidad en México: Una visión censual; Características de las personas con discapa-
cidad mental. Instituto Nacional de Estadística y Geografía (México).

	» INEGI. (2010b). Clasificación de Tipo de Discapacidad; Las personas con dis-
capacidad en México: Una visión censual; Características de las personas con 
discapacidad mental. http://www.inegi.org.mx/prod_serv/contenidos/espanol/
bvinegi/productos/censos/poblacion/2010/discapacidad/702825051785.pdf

	» INEGI. (2013). Las personas con discapacidad en México, una visión al 2010 
(p. 282). Instituto Nacional de Estadística y Geografía.

	» INEGI. (2022, Diciembre 1). CENSO DE POBLACIÓN VIVIENDA 2020 [Infor-
me de censo de población y vivienda 2020].

	» Instituto Nacional de Estadística y Geografía. (2016). La discapacidad en Mé-
xico, datos al 2014 (p. 358). INEGI.

	» Javier Mejía. (23:51:51 UTC). Comunicación Urbana [Educación]. https://es.sli-
deshare.net/JavierMejia18/comunicacin-urbana

	» L, S. R. (1999, marzo 18). HACIA UNA NUEVA CONCEPCIÓN DE LA DISCAPA-
CIDAD. III Jornadas Científicas de Investigación sobre Personas con Discapaci-
dad, Universidad de Salamanca, España.

	» Lefebvre, H. (1968). El derecho a la ciudad. Anthropos.

	» Lefebvre, H. (2013). La producción del espacio (Capitán Swing Libros, S.L.).

	» Martínez, M. L. (2017). MUESTRA CUALITATIVA. UNA MUESTRA INTEGRADO-
RA. Investigación Cualitativa en Ciencias Sociales, 3.

	» Maxwell, J., A. (2004). Diseño de investigación cualitativa. gedisa.

	» Municipio de Oaxaca de Juárez. (2014). Socializa Municipio proyecto de cons-
trucción de andador semipeatonal Cruz de Piedra-Carmen Alto (p. 14) [Publi-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

135 ISBN: 978-607-69976-5-9

cación en portal]. Municipio de Oaxaca de Juárez. http://municipiodeoaxaca.
gob.mx/comunicado/socializa-municipio-proyecto-de-construccin-del-anda-
dor-semipeatonal-cruz-de-piedra-carmen-alto/749

	» NACIONES UNIDAS. (S. f.). Convención sobre los Derechos de las Personas 
con Discapacidad y Protocolo Facultativo.

	» Naciones Unidas. (2020). Principios y directrices internacionales sobre el ac-
ceso a la injusticia para las personas con discapacidad [Principios y directrices 
internacionales sobre e acceso a la justicia para personas con discapacidad].

	» ONU-Hábitat. (2019). ONU-Hábitat—Ciudades incluyentes para personas con 
discapacidad. https://onuhabitat.org.mx/index.php/ciudades-incluyentes-pa-
ra-personas-con-discapacidad

	» Organización Mundial de la Salud. (2001). Clasificación Internacional del 
Funcionamiento, de la Discapacidad y de la Salud. Organización Mundial de la 
Salud.

	» Organización Mundial de la Salud, & Organización Panamericana de la Sa-
lud. (2001). Clasificación Internacional del Funcionamiento de la Discapacidad y 
de la Salud.

	» SDPnoticias.com. (S. f.). ¿Qué es el Índice de Ciudades Prósperas? SDPnoti-
cias.com. Recuperado 13 de octubre de 2019, de https://www.sdpnoticias.com/
negocios/prosperas-ciudades-indice.html



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

136  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Tania Margarita Ramírez García 

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre para 
Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y Adaptar 
el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cualquier 
propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: Atribu-
ción: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar un 
enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

137 ISBN: 978-607-69976-5-9

Reflexiones sobre la historia ambiental: relaciones con la cultura, 
naturaleza y territorios en la arquitectura.

Lorena Carina Broca Domínguez21

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c142 

Introducción 

El presente documento pone de manifiesto la importancia de abordar la 
arquitectura desde una perspectiva transdisciplinaria, como un fenómeno 
complejo, para comprender la relación que guardan los espacios construidos 
con su entorno natural y con la construcción de identidad. Esto explica por 
qué la arquitectura es un fenómeno intercultural que, en este caso, surge del 
análisis de los espacios productivos, aunque es susceptible de estudiarse para 
cualquier otra tipología arquitectónica. A través de esta exploración se explica 
la aparición de los espacios para moler caña de azúcar en el contexto latinoa-
mericano. Se observó que todos se originaron por una misma razón: la llegada 
de los españoles al continente americano como gran episodio de un encuen-
tro intercultural. Esta reflexión recoge diversas perspectivas, condiciones y cir-
cunstancias que pretenden explicar un fenómeno espacial relacionado con el 
territorio, el entorno y la historia. Usualmente, la Historia de la arquitectura 
como asignatura y los estudios que se realizan de ella, suelen fragmentar y 
desvincular diferentes aspectos que pudieran ser inextricables, sin embargo, 
posicionarán que son muestra de un diálogo intercultural con la arquitectura. 

¿Cómo explicar la aparición de un espacio productivo que definió una ti-
pología edilicia, un oficio y una maquinaria particular a partir de la caña de 
azúcar? “De las Antillas el azúcar pasó a la Nueva España, proveyéndola de 
los elementos materiales (plantas, herramientas y maquinaria), así como de 
tecnología y de trabajadores especializados” (Wobeser, 2017, p. 10). Se tienen 
registros de la importación de esta tecnología de molienda en el siglo xv, mo-
mento en que fue introducida por primera vez en el continente; “se sabe que el 
primer trapiche del continente americano fue fundado por Hernán Cortés en la 

21  Doctorado en Arquitectura. umsnh. Maestría en Diseño Arquitectónico buap. Licenciatura en Arquitectura uv. 
Profesora investigadora Universidad La Salle Oaxaca. lorena.broca@ulsaoaxaca.edu.mx  



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

138  ISBN: 978-607-69976-5-9

región de Los Tuxtlas, cerca del Golfo de México, en el año 1524 y desde los ini-
cios de la época colonial, se cultivó la caña y se produjeron azúcar y derivados 
(panela, miel, aguardiente) en varias regiones de la Nueva España” (Thiébaut, 
2018, p. 176).

Es así que encontramos la incorporación de esta maquinaria en espacios 
que tuvieron el mismo nombre, “trapiche”, en diversos países, por ejemplo, Co-
lombia, Venezuela, Argentina, El Salvador, Guatemala, Cuba y México. Se puede 
observar que la amplitud de la cobertura de esta industria y trayectoria histó-
rica ha prevalecido durante casi medio milenio y sus impactos son identificables 
en las dinámicas espaciales, sociales y económicas. Dicha actividad productiva 
debe toda su organización al crecimiento de una gramínea tropical que da vida 
a la caña de azúcar, insumo que requirió de plantaciones en predios que se en-
contraran cercanos al recurso hídrico para su abastecimiento y mantenimiento.  

Es así que, al hablar de los variados elementos que circundan la proble-
mática inherente a establecer cuáles son las relaciones con el espacio como 
arquitectura y como territorio, se habla, a la vez, de las interdependencias e in-
terrelaciones que surgen entre éstos. Por ello, emerge un cuestionamiento que 
exige ser abordado de manera transdisciplinaria: ¿cómo se ha dado la transfor-
mación o la permanencia de espacio con relación a su emplazamiento territo-
rial a través del tiempo? “Según Giedion, en la primera concepción del espacio, 
la arquitectura se configura a partir de la disposición de volúmenes capaces 
de entablar relaciones de orden espacial entre sí y con su entorno” (Linares, 
2015, p. 12) y desde el territorio como espacio geográfico, desde los procesos de 
ocupación territorial.22  Por tal motivo, se define abordar el estudio a partir del 
paradigma de la complejidad, para permitir la confluencia transdisciplinaria a 
través de la teoría del actor-red (tar) de Bruno Latour.

Construyendo una postura epistemológica y teórica de la escala 
espacio-arquitectónica y espacio-territorial

El surgimiento de estos espacios productivos, su emplazamiento en el te-
rritorio y su puesta en marcha como unidades productivas, invita a pensarlos 
de manera compleja. Si bien queda claro que es totalmente un producto histó-
22 Escalas de abordaje para la investigación presentadas en el Seminario “El espacio habitable”, septiembre de 2019, 
Morelia, Michoacán. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

139 ISBN: 978-607-69976-5-9

rico y cultural, es necesario estudiar los vínculos en su conjunto. La teoría del 
actor-red (tar), de Bruno Latour, identifica que cuando los “científicos sociales 
agregan el adjetivo ‘social’ a algún fenómeno designan un estado de cosas es-
tabilizado, un conjunto de vínculos que, luego, podrá ser puesto en juego para 
explicar algún otro fenómeno” (Latour, 2008, p. 13). 

En la teoría de Bruno Latour subyace un principio constructivista y sistémi-
co que retoma el sentido de integralidad y holística propio del paradigma del 
que surge. Sin embargo, Latour sostiene que el problema se origina cuando, 
en el intento de explicar problemas o fenómenos de las ciencias sociales, lo 
“social” adquiere un significado distinto al usarse para adjetivar, por ejemplo, 
materiales o tecnología. Por ello, Latour sugiere entender los fenómenos a par-
tir de las asociaciones específicas provistas por otras disciplinas, cuyos fines 
pueden o no ser principalmente sociales, pero se mueven en el mismo contexto 
social compartiendo esta dimensión, pues “lo social parece estar diluido en to-
das partes, y sin embargo en ninguna parte en particular” (Latour, 2008, p.15). 
La tar define que el actor puede ser humano y no humano, pueden ser má-
quinas, artefactos, entre otros (Cruz Castillo, 2015) a los que da voz, y que las 
relaciones que se establecen dentro de un sistema de red son las que refuerzan 
la noción sistémica que mira la realidad como susceptible de ser ensamblada 
y reensamblada. En este sentido, los espacios donde se realizaron actividades 
productivas, los documentos de archivo histórico y el territorio en sí, poseen 
información valiosa para aportar, pues “si lo social es una búsqueda, entonces 
puede ser recuperado. Si es un ensamblado, entonces puede ser reemsambla-
do”  (Latour, 2008, p. 18).

A razón de lo anterior, se ha definido que, para abordar un estudio sobre 
el objeto arquitectónico y su estrecha relación con el contexto territorial, será 
necesario recurrir a las identidades teóricas de la historia y la geografía, para 
comprender este fenómeno histórico en el tiempo, desde el espacio a nivel 
arquitectónico con relación al espacio a nivel territorial. 

Por un lado, el fenómeno se sitúa dentro del campo disciplinar de la histo-
ria, pues ésta refiere a todos los acontecimientos, pensamientos y actos que 
realiza la humanidad a lo largo de su vida. La historia investiga la vida del ser 
humano en dos coordenadas: el tiempo y el espacio. Etimológicamente, “pro-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

140  ISBN: 978-607-69976-5-9

porciona claves certeras para entender qué implica la investigación histórica, 
la actividad con pretensión científica de conocer con mayor exactitud y veraci-
dad posible el pasado de los hombres” (Agorreta, 2013, p. 137). Se evidencia el 
interés de conocer y reflexionar, por ejemplo, sobre el fenómeno de aparición, 
auge y caída de los espacios productivos que funcionaron como unidad regio-
nal a través del tiempo, y de contrastarlo con las modificaciones de su empla-
zamiento territorial, es decir, comprender las relaciones de su historia con el 
tiempo y con el espacio.

“La función del historiador no es amar el pasado ni emanciparse de él, sino 
dominarlo y entenderlo como la llave para entender el presente” (Carr, 2010, p. 
101). Más importante aún será deshacerse de la limitada concepción que con-
lleva una única descripción de los hechos sin tener una opinión acerca de ellos, 
pues uno de los grandes parteaguas en la disciplina histórica es  que “toda 
discusión histórica gira en torno a la cuestión de la prioridad de las causas” 
(Carr, 2010, p.184); su finalidad no es únicamente la obtención de datos, sino 
el uso que se haga de ellos desde su elaboración; datos y documentos serán 
esenciales para comprender el fenómeno, pero por sí solos no son historia, es 
también ciencia histórica que dialoga con la sociología, pero no es sociología 
(Bloch, 2001). 

Ahora bien, desde el campo de la geografía tradicional, el objeto de estudio 
es la descripción y estudio de la superficie terrestre. Sin embargo “la geografía 
que en la actualidad se realiza tiene unos claros antecedentes en una nue-
va geografía, en conceptos y en métodos de trabajo, que aparece, en algunos 
Estados europeos, desde principios del siglo xix” (Vilá Valenti, 2008, párr. 7). 
Resulta necesario un estudio más especializado de la superficie, de las socieda-
des, territorios, paisajes, lugares o regiones que la forman al relacionarse entre 
sí.  Esto dio lugar al surgimiento de una gran subdivisión de la geografía general 
en geografía humana y geografía física. La primera se encarga de estudiar las 
sociedades humanas desde una perspectiva espacial, de ahí que uno de sus 
campos sea la geografía histórica; en ésta el tiempo y el espacio se convierten 
en factores esenciales para la geohistoria o geografía histórica propuestos por 
Braudel, cuyo objetivo es estudiar la dinámica de relación entre una sociedad 
del pasado y su estructura geográfica por medio del análisis de su territorio, 
donde el paisaje adquiere importancia como unidad orgánica; de hecho, alude 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

141 ISBN: 978-607-69976-5-9

a la incorporación de todos los conceptos y elementos del sistema ambiental 
que forma parte de la geografía. Los mismos fueron estudiados por primera vez 
en el contexto mexicano por Sherburne F. Cook y registrados en 1949 en The 
Historical Demography and Ecology of the Teotlalpan y Soil Erosion and Popula-
tion in Central Mexico, entrando en terrenos de la geografía física y ambiental. 
Es así que podemos decir que “la geografía es una gran ayuda para la historia. 
[...] Situar los hechos históricos en el espacio supone a la vez comprender me-
jor y plantear con más exactitud los verdaderos problemas” (Braudel, 2002, p. 
62, en Mattozzi, 2014).

La historia ambiental es una disciplina historiográfica reciente; ésta sugiere 
un enfoque sustentado en el paradigma de la complejidad, que permite visua-
lizar el territorio desde una perspectiva más amplia, convirtiéndose a la vez en 
una herramienta para su comprensión. Mientras tanto, es una realidad que. en 
ocasiones, los estudios arquitectónicos no vinculan el fenómeno espacio-ar-
quitectónico con las relaciones y condiciones espacio-territoriales, muchas de 
veces determinadas por los componentes ambientales. Esto lleva a cuestio-
narse: ¿es posible plantear una nueva metodología de abordaje del fenóme-
no espacial desde la historia ambiental?  El discurso plantea como premisa 
fundamental que hilvanando la geografía histórica y la historia ambiental es 
posible estudiar cambios históricos en los que las decisiones en arquitectura 
son la resultante de las condiciones biofísicas, haciendo énfasis en el entorno 
natural. La historia ambiental nos acerca al recurso natural que soporta la rela-
ción entre la especie humana y sus alrededores. La conceptualización histórica 
de la arquitectura ha sobrevalorado la acción de los seres humanos sobre el 
medio ambiente, como quien la determina y manipula incesantemente a su 
conveniencia. Sin embargo, cambiar el enfoque hacia una dialéctica en que el 
medio ambiente es un factor determinante de las decisiones y relaciones po-
líticas, económicas, sociales y culturales, arroja nuevas categorías que pueden 
explicar el cambio en las dinámicas territoriales y arquitectónicas a lo largo de 
la línea histórica, contribuyendo a un fortalecimiento del adecuado uso de la 
herramienta de la periodización. Esta disciplina amplía los marcos categoriales 
hacia una construcción metodológica distinta a la de la mirada occidental, par-
ticular y propia para América Latina. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

142  ISBN: 978-607-69976-5-9

Los prolegómenos para la historia ambiental

La historia ambiental tiene sus orígenes en la veta sembrada por la Escue-
la de los Annales en los años treinta. Dos historiadores, Marc Bloch y Lucien 
Febvre, zanjaron esta línea a partir de las bases ecológicas que marcaron su 
interés por lo natural. Fernand Braudel, discípulo de Febvre, propuso estudios 
históricos dirigidos a mostrar que las diversas formas naturales en que se ma-
nifiesta la tierra se relacionan con las formas de vida humana. Desde su amplia 
visión, considera más elementos circundantes que los que se reducen a formas 
de vida individuales. En su libro El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la 
época de Felipe II (1987), escribe el prólogo a la primera edición de forma muy 
crítica. Éste inicia con una fuerte declaración de su postura sobre la cercana re-
lación de la historia con el espacio: “Amo apasionadamente al Mediterráneo…” 
(Braudel, 1987, p. 14). Desde ese primer enunciado es posible dilucidar el plan-
teamiento histórico de Braudel, que realiza una distinción entre los diferen-
tes tipos de historias, refiriéndose de manera muy profunda a esa historia del 
hombre que parece estar situada fuera del tiempo y casi inmóvil. ¿Es posible 
concebir una relación inmóvil con el entorno? Sería posible si el entorno fuera 
inanimado. ¿Será entonces una historia equivocada si hace una descripción 
geográfica imposiblemente inmóvil?

Por encima de la historia anterior, Braudel alude a una historia social que 
refiere a los grupos, es decir, salta de la individualidad a un colectivo que su-
pone Estados, sociedades y civilizaciones y, por ende, presenta complejidades 
derivadas de la lucha y la dominación propias de las congregaciones. Asimis-
mo, Braudel describe la historia tradicional o, mejor dicho, la historia cortada. 
Aquella que ha sido medida por los periodos de los acontecimientos es quizá 
la más álgida y la siempre incompleta en la peligrosidad del mundo y de la hu-
manidad. Es así que se ha descompuesto la historia por pisos (Braudel, 1987), o 
bien, dentro de la historia se identifican un tiempo geográfico, un tiempo social 
y un tiempo individual, historias recortadas que Braudel no aprueba. Así inicia 
su primer capítulo, llamado “La influencia del medio ambiente”, centrado en 
la geografía, a la que Braudel llama sui géneris en función de que está atenta 
especialmente a cuanto concierne a los factores humanos. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

143 ISBN: 978-607-69976-5-9

Ésta es la primera propuesta de historia ambiental, que supone ofrecer una 
historia no basada en testimonios completos de un periodo, pues implica reve-
lar rasgos permanentes, descubiertos, como en un rompecabezas, a través de 
fotografías e imágenes de otras épocas. De hecho, se vuelve necesario este ir y 
venir a través del tiempo y del espacio para dar cuenta de que no es una his-
toria inmóvil y es en este caso que se devela que la geografía no es el fin, sino 
el medio que, al igual que la historia, puede dar respuestas. Braudel fue audaz 
en el año 1946, al rebasar los límites cronológicos a los que restringen los ins-
trumentos clásicos de periodización, pues responden a otro tipo de intereses o 
análisis en los que seguramente la geografía y el orden natural no forman parte 
de dicha periodización. 

Se presume que la Escuela de los Annales propuso la existencia de una fuer-
te relación con el ambiente y que, para hablar de una historia completa, había 
fuerzas en tensión que la geografía se encargaría de estudiar. Lucien Febvre 
fue quien realizó una detallada descripción de un estudio de la agricultura y su 
relación con la estructura social y las actitudes psicosociales de los habitantes 
de una región, llamándole geohistoria, concepto que posteriormente retomaría 
Marc Bloch y su investigación geohistórica, que relacionó los cultivos, sus téc-
nicas y herramientas con el paisaje. 

La Escuela de los Annales enunció la importancia del ambiente físico, con-
formado por montañas, ríos, climas, suelos, que determina o influye en los hu-
manos, en los que impacta a través de la adaptación dialógica para conformar 
sociedades con determinantes agrarias, económicas, políticas, etc. Por otro 
lado, alrededor de 1930 la Escuela de Geografía Cultural de Berkeley, a través 
de la obra de Carl O. Sauer, propuso uno de los componentes más influyentes 
de la tradición ser humano-medio ambiente en el campo de la geografía huma-
na, en el sentido de la modificación de los paisajes naturales por efecto de la 
presencia cultural de los seres humanos. A partir de varios documentos y apor-
tes realizados por Sauer, se fue gestando la cuestión ambiental en la geografía 
histórica, para consolidarse en los años sesenta. 

Sin embargo, en ese momento aún no se hablaba de historia ambiental; 
durante años la historia había sesgado su campo de estudio, dejando fuera el 
tema natural y ambiental. El hecho de que ambas Escuelas pusieran sobre la 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

144  ISBN: 978-607-69976-5-9

mesa un tinte de preocupación que sentó las bases para considerar la relación 
entre los seres humanos y la ecología, hizo que posteriormente se convirtiera 
en el precedente de lo que hoy se conoce como historia ambiental. Los movi-
mientos ecologistas y proambientalistas de los años setenta, grupos no nacidos 
en la academia, animaron a los investigadores a indagar e incluir estas catego-
rías en sus trabajos de investigación. La seriedad en la aplicación de la discipli-
na ha sido vulnerable como consecuencia de dos condiciones principales; una 
de ellas refiere al ánimo plausible de los historiadores, que “sintieron el deseo 
de ayudar a buscar soluciones y vieron una oportunidad para el compromiso 
moral, una oportunidad de servir a la humanidad suministrando un pasado 
aprovechable” (Mcneill, 2005, p.16); la otra alude al riesgo desafortunado de no 
contar con una sólida base epistemológica y operacional para una destacada 
hibridación de la disciplina, pues no debe pasarse por alto que la historia am-
biental, como se conoce hoy en día, se deriva de una hibridación proveniente 
de la geografía histórica con los recursos epistemológicos y teoréticos de ésta 
en combinación con la historia y adjetivándola como ambiental. 

Aproximaciones a una definición de la disciplina historiográfica de 
la historia ambiental:  premisas de la geografía histórica y su 
relación con la historia ambiental

Este apartado inicia narrando una anécdota descrita por William Cronon 
en su libro Un lugar para relatos: naturaleza, historia y narrativa (1992). Aunque 
Cronon advierte que su intención no es historiográfica, el escrito lo es, pues re-
lata un mismo hecho contado a través de historias distintas. Cronon menciona 
que en 1979 Paul Bonnifield y Donald Worster publicaron dos libros sobre “la 
sequía que golpeó las Grandes Planicies durante los años treinta en Estados 
Unidos”. Las dos obras tenían títulos casi idénticos: una se llamaba The Dust 
Bowl y la otra Dust Bowl, y llegaban a conclusiones divergentes y peculiares. Sin 
embargo, compartían un punto en común: ambas historias sobre Dust Bowl 
ponían el acento en “las fallas de los seres humanos para acomodarse a la na-
turaleza, más que en las fallas propias de la naturaleza en sí misma” (Cronon, 
1992, p. 31). 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

145 ISBN: 978-607-69976-5-9

Si bien la historia de las Grandes Planicies descrita en la narración de Cro-
non no era el sentido final de su análisis, sirvió para explicar cómo el acto de 
la narrativa más usada por los historiadores tiene un sentido cargado de inten-
ción de éxito o fracaso sobre la naturaleza y puede exponer una problemática 
de manera distinta, una de ellas tendiente a la conquista de la explotación del 
recurso natural con miras progresistas, postura a la que Worster se manifiesta 
en contra: dos versiones distintas del mismo hecho. Este pequeño fragmento 
historiográfico conduce a preguntarse ¿qué historia ambiental es la que debe 
ser investigada?, ¿cómo debe ser definida y narrada? Por ello, la finalidad de 
este apartado es conocer las posturas de los grandes exponentes de la histo-
riografía de la historia ambiental, para discutir y contrastar sus definiciones. 

A principios de la década de 1980, Worster definió  la historia ambiental como: 

una “nueva historia” que busca combinar una vez más la ciencia na-
tural y la historia, no como otra especialidad aislada, sino como una 
importante empresa cultural que modificará considerablemente nuestra 
comprensión de los procesos históricos. Lo que esta indagación implica, 
aquello para lo que nuestros tiempos nos han preparado (es) ... el desa-
rrollo de una perspectiva ecológica en la historia  (Worster, 2008, p. 20).

Resulta importante identificar en la definición anterior cómo se desarro-
llará dicha perspectiva ecológica en la historia, por lo cual hay que recuperar 
que la historia ambiental recurre al marco teórico metodológico de la ecolo-
gía cultural y la geografía histórica. Esto nos remite a revisar el antecedente 
historiográfico de esta última,  que analiza “las relaciones intrínsecas entre el 
espacio geográfico y las marcas o características que distintas sociedades del 
pasado imprimen en él, de acuerdo a sus particulares concepciones culturales 
o formas de manifestación territorial” (Urquijo Torres et al., 2017, p. 56).  Refor-
zando la definición de acuerdo con Worster, se refiere al papel de la naturaleza 
en la vida humana (Worster, 2008).

Desde el principio de los tiempos la naturaleza ha estado presente, por esta 
característica terrícola de los seres humanos que habitamos el planeta Tierra, 
Al parecer, en diferentes momentos y no de manera lineal ni evolutiva se olvida 
de vez en vez esta relación de interdependencia; por ello hay que abordar las 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

146  ISBN: 978-607-69976-5-9

áreas culturales propias de la geografía histórica que “consisten en definir y 
entender las asociaciones humanas como crecimientos en áreas, debemos des-
cubrir cómo han llegado a ser lo que son en sus distribuciones (asentamientos) 
y sus actividades (uso de la tierra)” (Sauer, 2004, p. 8) .

Con estas determinaciones, es posible prever, como se enunció en el apar-
tado anterior, que la ecología cultural, la geografía histórica y ahora la historia 
ambiental abrevan de las mismas tradiciones provenientes de la Escuela de 
los Annales y de la Escuela de Berkeley, con exponentes que ya manifestaban 
inquietudes ecológicas concernientes a las transformaciones del paisaje deri-
vadas del uso y el manejo inadecuados realizado por las sociedades anteriores. 
Como se puede notar y como acotación al margen, el tema de la emergencia 
ambiental no es nuevo. Sin embargo, esta disciplina ofrece una posibilidad de 
abordaje y acercamiento diferentes, para encontrar respuestas en el pasado 
a preguntas realizadas desde el presente. El tema de la emergencia ambien-
tal surgió como hallazgo al analizar la complejidad del espacio arquitectónico, 
cuyo estado de abandono y desuso actual parece presentarse a causa de la 
consecuencia ambiental. 

La historia ambiental es la respuesta que permite entender el fenómeno 
ambiental de manera integral desde una perspectiva histórica, es decir, es una 
nueva mirada que emerge desde el paradigma de la complejidad. No es un 
nuevo paradigma, es un enfoque distinto desde el mismo paradigma. La disci-
plina histórica ha mostrado poseer importantes herramientas y recursos para 
la comprensión del fenómeno social; sin embargo, se ha quedado encapsulada, 
mientras otras disciplinas se han relacionado entre sí para dar respuestas des-
de la transversalidad y desde la integralidad. A pesar de ello, este rezago de la 
disciplina histórica en el campo de las ciencias sociales no ha sido obstáculo 
para la redefinición propicia a partir de la necesidad de explicar un mismo 
fenómeno desde una perspectiva diferente, según la cual la naturaleza se rela-
ciona con el campo histórico. Es por ello que su antecedente no se encuentra 
en la misma disciplina, sino en la geografía histórica, particularmente en la 
Escuela de Berkeley, con Carl Sauer y su concepto de paisaje cultural. Es aquí 
que empiezan a dialogar diferentes conceptos en un amplio campo ofrecido 
por la historia ambiental. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

147 ISBN: 978-607-69976-5-9

Dicho lo anterior, la conceptualización de la historia ambiental sacude y 
niega cualquier ingenua suposición de una visión exclusiva que se reduce al 
cuidado del medio ambiente. No, la historia ambiental no surge como conse-
cuencia de las catástrofes naturales intentando dar respuesta y solución a las 
amenazas ecológicas. De ahí que algunos autores hayan definido como prin-
cipal objetivo de la historia ambiental “la indagación referente a los cambios 
ecológicos y territoriales y a las relaciones sociedad-naturaleza analizados en 
retrospectiva” (Urquijo Torres y Barrera Bassols, 2009, p. 234). Sí tiene que ver 
con el ambiente, pero no podrá confundirse con ecología, no se está hablando 
de una historia natural. Sí remitirá a las relaciones sociedad-naturaleza para 
analizar los patrones de uso de los recursos naturales y las formas de apropia-
ción de la naturaleza en un estudio integrado de las estructuras económicas, 
políticas y culturales relacionadas con ello. 

Por consiguiente, la historia ambiental se convierte en un campo disciplinar 
compartido no sólo por los historiadores; incluso, más que entre ellos, es un 
espacio donde profesionales de la geografía, la antropología, la sociología, la 
economía y la psicología ambiental confluyen y contribuyen con diversos en-
foques y herramientas metodológicas que se articulan con otros campos para 
reconocer procesos culturales de la sociedad relacionados con el paisaje en 
diferentes contextos espacio-temporales. Por ello, es importante tener claro 
que la historia ambiental no supone una evolución darwinista en la relación 
sociedad-naturaleza, sino una comprensión histórica del fenómeno en un mo-
mento dado, “el reto y el rigor están en situar las cosas analizadas en su propio 
tiempo” (Urquijo Torres et al., 2017, p. 13).

En esta rigurosidad metodológica que ofrece la historia ambiental desde el 
recurso histórico se debe evitar a toda costa los anacronismos, incorporar una 
vasta comprensión temporal y entender el momento pasado desde el presente, 
mas no con las conceptualizaciones presentes. Sí es un diálogo entre el pasado 
y el presente, y en los tiempos actuales mucho abona a la revisión del pasado 
desde lo que sucede en el ahora; sin embargo, sería un error querer entender 
“lo ambiental” en el pasado con esta categoría sin precedente. Por ejemplo, hoy 
nos preocupan temas que no necesariamente existen como tales en el pasado: 
sustentabilidad, cambio climático, ecologismo, ambientalismo, servicios eco-
sistémicos, entre otros (Urquijo Torres et al., 2017). Por tal razón es sustancial 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

148  ISBN: 978-607-69976-5-9

la consulta de fuentes primarias. como documentos históricos o de archivo, 
fotografías, mapas o dibujos, que brinden información del tiempo pasado; hay 
que trasladarse a aquel tiempo para entenderlo, en la medida que las fuentes 
lo posibiliten, y dialogar con las especialidades que confluyen en el campo que 
adjetiva a la historia, motivo de la transdisciplinariedad: lo ambiental. Ya decía 
Martí Boada (2003) que esta comunicación es un babelismo ambiental desde 
las conceptualizaciones propias de cada disciplina. 

Comprenderlo así, permite entender a la naturaleza no como un agente pa-
sivo e inactivo ante la acción de los seres humanos y confirmar su dinamismo 
transformador que impacta en las sociedades, lo que la convierte en un agente 
histórico. John Mcneill, ciertamente, indica que la historia ambiental es “la his-
toria de las relaciones mutuas entre el género humano y el resto de la natura-
leza” (Mcneill, 2005, párr. 1). Por otra parte, es importante aclarar el enfoque 
que este estudio adopta en la disciplina de la historia ambiental, pues Mcneill 
define que hay tres variedades principales: enfoque material, enfoque cultu-
ral-intelectual y enfoque político. Evidentemente hay un punto de confluencia 
entre los tres, pues, de manera ineludible, un aspecto material puede estar 
determinado o determinar un aspecto político o bien cultural, lo cual deberá 
ser definido y analizado. En todo el contenido de este documento y aludiendo a 
las identidades teóricas de las que se desprende la propuesta de investigación, 
es evidente que en ningún momento se ha intentado reforzar la idea de lucha y 
posesión del uso de los recursos a razón de las relaciones socioproductivas. No 
obstante, lo material pudiera comprenderse como el efecto de concebir que “el 
trabajo, como fin primigenio de la organización social, consiste en la lucha del 
hombre por apropiarse de la naturaleza” (Marx, 2008). En este sentido, preva-
lece la advertencia al lector de que, si bien la línea de uso del recurso natural 
es muy delgada respecto de la teoría marxista, la historia ambiental intenta 
explicar la misma historia con un enfoque diferente. 

Lectura del territorio latinoamericano a partir de las categorías de 
la historia ambiental

Este campo, el de la historia ambiental, tiene una trayectoria relativamente 
reciente, lo que en el contexto latinoamericano ha provocado que siga siendo 
un tema en la agenda de la academia, considerada para las comunidades y los 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

149 ISBN: 978-607-69976-5-9

grupos locales. Incluso la definición de su origen es discrepante pues, si bien 
se establece que el objeto de estudio es la relación de conveniencia o conflicto 
entre los recursos naturales y los asentamientos humanos que circundan o se 
establecen cercanamente a éstos, existen diferencias al determinar si se espera 
que la historia ambiental sea la que dé respuesta al deterioro medioambiental 
como premisa principal.  

No hay duda de que las investigaciones sobre estas relaciones complejas 
son las que aportan datos y revelan circunstancias de valor para otros estudios 
cuya finalidad sí es la solución del deterioro ambiental; sin embargo, para la 
finalidad de este escrito, se considerará únicamente la identificación de cate-
gorías que aporten a la comprensión del espacio territorio y su relación con el 
espacio arquitectónico desde la historia ambiental.  

Por ello resulta relevante posicionar la definición desde la construcción teó-
rica del contexto latinoamericano a través de la propuesta de Germán Palacio: 
“la historia ambiental pretende describir y analizar las interacciones entre los 
elementos bióticos y abióticos de la naturaleza” (Palacio, 2001, p. 39). Se asu-
me su perspectiva interactiva, que relaciona a los humanos con la naturaleza, 
es decir, no los separa, asegurando así los ambientes que han sido modificados 
por la interacción del hombre y hablando de ambientes-humanizados que sur-
gen por el simple hecho de vivir en sociedad.  Ciertos autores han visualizado 
la incongruencia separatista de la naturaleza y la sociedad, como cuando Pillet 
Capdepón (2004) propuso sacar a la geografía de la deshumanización cuanti-
tativista para recalcar la importancia de la participación de la condición de lo 
social y de lo físico como una unidad entre la rama física y humana, entre la 
naturaleza y la sociedad.

Se puntualiza entonces que se identifiquen las particularidades inherentes 
al caso que este escrito posiciona. Para ello, es importante visualizar las catego-
rías relacionadas con el uso de los recursos naturales y sus interrelaciones con 
las dimensiones política, económica y cultural que derivan en la manifestación 
espacial arquitectónica en un espacio territorial a través del sometimiento del 
recurso natural y del entorno para una lectura integral del territorio. En América 
Latina se ha incursionado en investigaciones en torno a la historia ambiental en 
los años noventa, sin embargo, éstas se realizaron bajo el enfoque al que justa-
mente no pretende referir el presente escrito, es decir, los efectos ambientales.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

150  ISBN: 978-607-69976-5-9

Más tarde, otros esfuerzos posicionaron la importancia de incorporar la 
historia ambiental a los estudios que abordan temas relacionados con las acti-
vidades agrícolas. En la presentación del dossier sobre historia ambiental lati-
noamericana, Claudia Leal León dice sobre Marco Palacios:

Palacios, anota que la calidad de los suelos y las condiciones climáticas 
fueron importantes para el desarrollo de las regiones cafetaleras y expli-
ca cómo, además de tener café, las haciendas contaban con cultivos de 
pancoger, pastizales y terrenos boscosos, lo que da algunas pistas sobre 
el manejo del ambiente asociado a las economías cafetaleras. Aunque 
Palacios insinúa que la naturaleza juega un papel relevante en el desa-
rrollo colombiano, no profundiza esta tesis (Leal, 2005, p. 254).

Esto abre una oportunidad de abordar los estudios territoriales desde una 
perspectiva diferente, la misma en la que Leal explora la relación entre la ciu-
dad y el campo:

Examina cómo una economía que se basa en la extracción de un recurso 
de la selva —la tagua— y en una marcada división racial del trabajo, con-
dicionó la transformación del puerto de Tumaco en ciudad. Destaca la 
forma en que las divisiones raciales de Tumaco se hacen evidentes en la 
ideología elitista que relaciona a los grupos negros con la selva, es decir, 
que relaciona raza con naturaleza (Leal, 2005, p. 136)

Por lo anterior, es necesario mencionar que la historia ambiental también 
provee información para la comprensión y la lectura del territorio desde el 
enfoque que involucra a la naturaleza como un agente de la historia humana 
(Leal, 2005). ¿De qué naturaleza se habla? De aquella que se encuentra inserta 
en un territorio como espacio apropiado (Giménez, 2007). Gilberto Giménez 
habla sobre una propuesta de recuperación del concepto de territorio o terri-
torialidad, mediante la que se logra entender no sólo las identidades sociales 
territorializadas, sino que se entiende por territorio el espacio apropiado como 
materia prima, la porción de la superficie terrestre o de espacio socializado, 
el espacio geográfico en donde un grupo social asegura su reproducción y la 
satisfacción de sus necesidades vitales. Éstas pueden ser materiales o simbóli-
cas, identificándose elementos peculiares de ese territorio a través del paisaje 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

151 ISBN: 978-607-69976-5-9

percibido como el relieve, los elementos vegetales, los objetos patrimoniales, 
los jardines, a los que se les atribuye un simbolismo y una significación, de tal 
forma que se derivan diversas definiciones adjetivales del paisaje como: paisaje 
rural, paisaje urbano, paisaje industrial, etc. ¿Cómo se aborda el paisaje?, ¿de 
qué territorio?, empiezan las preguntas que detonan la identificación de con-
ceptos o categorías y son referencia particular del lugar que se estudia. Germán 
Palacio recomienda evitar las generalizaciones, pues América Latina se “carac-
teriza por su heterogeneidad en tópicos, regiones, aproximaciones y metodo-
logías[…] comprende tierras equinocciales, tropicales y templadas, las cuales a 
la vez cuentan con importantes variaciones entre tierras altas y tierras bajas, y 
gran versatilidad entre sus países, regiones y periodos” (Palacio, 2001, p. 57).

Los elementos anteriores, actores humanizadores del ambiente, forman 
parte de las relaciones naturaleza-sociedad y contribuyen a las formas de apro-
piación, e incluso de dominación, por lo que “la historia ambiental se ha venido 
definiendo como un campo de estudio de los impactos de diferentes modos de 
producción y formaciones sociales sobre las transformaciones de su base natu-
ral, incluyendo la sobreexplotación de los recursos naturales” (Leff, 2005, p. 19).  

De acuerdo con los planteamientos señalados y posicionándose en ese en-
foque para los intereses investigativos sobre los espacios productivos, la histo-
ria ambiental se convierte en un marco teórico, con sus estrategias metodoló-
gicas para comprender esta fracción del territorio donde se ha dado una relación 
compleja entre la naturaleza y los asentamientos humanos. Ello permite la concep-
tualización del espacio arquitectónico a partir de su entorno natural y del some-
timiento de ríos y cuerpos de agua para actividades productivas, lo que los vuelve 
unidades de estudio de escala espacial biofísica en un territorio con características 
especiales, como sus planicies, agroecosistemas, demarcaciones, etcétera. 

Se quiere probar una metodología distinta para la arquitectura como es-
pacio habitable y espacio en el territorio a partir de los planteamientos de la 
geografía y la historia ambiental, donde el territorio se comprenda desde sus 
diferentes dimensiones:



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

152  ISBN: 978-607-69976-5-9

El territorio tiene cada día mayor importancia, tanto en su componente 
físico como en su dimensión sociocultural. La gestión de los recursos na-
turales, el problema del acceso a la tierra, la gobernabilidad, las cadenas 
productivas, las políticas de infraestructura, la cosmovisión campesina, 
la construcción de identidades y otros son temas relacionados con el es-
pacio y el territorio. El espacio y el territorio han sido investigados desde 
diversas disciplinas, como la geografía, la economía y la sociología. Sin 
embargo, todavía carecemos de propuestas metodológicas integrales 
(Mazurek, 2009, párr. 1).

Conclusión

Siguiendo las ideas propuestas por Gilberto Giménez, va siendo momen-
to de promover el diálogo frente a frente entre la arquitectura y la geografía 
histórica. Erwin Galoppo von Borries dice que únicamente la geografía tomó 
al espacio como objeto central de sus reflexiones y Mazurek ha dicho que la 
arquitectura ha insertado al espacio a través de la relación con lo construido, 
empezando apenas a tomar en cuenta lo espacial. Se visualiza que el problema 
es que no se ha teorizado al respecto, no se ha profundizado en las categorías 
comunes que hacen referencia al espacio territorio y al espacio arquitectónico 
que, al igual que la geografía, es espacio apropiado por el hombre y por las 
colectividades humanas, donde se reconoce no sólo el fenómeno sino las rela-
ciones entre los actores humanos y no humanos de acuerdo con la teoría del 
actor-red de Bruno Latour. No hay sociedad sin territorio. Esta metodología, 
que se desprende desde la historia ambiental, es integral, recupera lo aconte-
cido en el espacio, lo construido en el espacio y el entorno natural del espacio, 
invitándonos a estudiar las narrativas vinculadas al espacio y los hitos históri-
cos que influyeron en etapas fugaces de la trayectoria arquitectónica. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

153 ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Albó, X. (2020). Nuestro gran desafío: ser iguales y solidarios en la diversi-
dad en Interculturalidad y diversidad en la educación: concepciones, políticas y 
prácticas S. Comboni Salinas y J. M. Juárez Núñez  (Comps., Eds.), uam-Unidad 
Xochimilco. 

	» Bloch, M. (2001). Apología para la historia o el oficio del historiador. fce.

	» Braudel, F. (1987). El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la época de 
Felipe II, vol. 1. fce.

	» Carr, E. (2010). ¿Qué es la Historia? Ariel.

	» Cronon, W. (1992). A place for stories: nature, history and narrative. The 
Journal of American History, 78(4), 1347-1376.

	» Cruz Castillo, A. L. (2015). Bruno Latour y el estudio de lo social: construcción 
y actuación en red. Revista Lebret, 0(7), 63. https://doi.org/10.15332/rl.v0i7.1519

	» Giménez, G. (2007). Redalyc.Territorio e identidad. Breve introducción a la 
geografía cultural.

	» Latour, B. (2008). Reensamblar lo social. Una introducción a la teoría del 
actor-red. Journal of Chemical Information and Modeling (1a ed.). Manantial.

	» Leal León, C. (2005). Presentación del dossier sobre historia ambien-
tal latinoamericana. Historia Crítica, 30, 5-11. https://doi.org/10.7440/hist-
crit30.2005.00

	» Leff, E. (2005). Vetas y vertientes de la historia ambiental latinoamericana: 
una nota metodológica y epistemológica. Varia Historia, 21(33), 17-31. https://
doi.org/10.1590/s0104-87752005000100002

	» Linares, O. (2015). Las concepciones espaciales de Sigfried Giedion como teo-
ría del proyecto. Boletín Académico. Revista de Investigación y Arquitectura Con-
temporánea, 5, 11-18. https://doi.org/https://doi.org/10.17979/bac.2015.5.0.1034

	» Loredo Cansino, R., y Luiz Lara, F. (2018). Arquitectura y explotación forzada. 
El Golfo de México, 1920-1970. Colofón Ediciones Académicas.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

154  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Marx, K. (2008). Contribución a la crítica de la economia política. Siglo XXI 
Editores.

	» Mazurek, H. (2009). Espacio y territorio. Instrumentos metodológicos de 
investigación social. En O. E. Books (Ed.), Espacio y territorio (ird Éditio). https://
doi.org/10.4000/books.irdeditions.17798

	» Mcneill, J. R. (2005). Naturaleza y cultura de la historia ambiental. Nóma-
das, 12-25.

	» Palacio, G. (2001). En búsqueda de conceptos para una historiografía am-
biental. Naturaleza en disputa: ensayos de historia ambiental de Colombia 1850-
1990, 43-72.

	» Pillet Capdepón, F. (2004). La geografía y las distintas acepciones del espacio 
geográfico. 400.

	» Sauer, C. O. (2004). Introducción a la geografía histórica. Polis Revista Lati-
noamericana, 8. https://doi.org/ISSN: 0718-6568

	» Thiébaut, V. (2018). La configuración de un territorio cañero-azucarero en la 
primera mitad del siglo xx: la cuenca baja del río Papaloapan, estado de Vera-
cruz, México. Memorias, Revista Digital de Historia y Arqueología desde El Caribe 
Colombiano., 34, 176-196. https://doi.org/ISSN 1794-8886 177

	» Urquijo Torres, P. S., y Barrera Bassols, N. (2009). Historia y paisaje. Explo-
rando un concepto geográfico monista. Andamios, 5 (10), 227-252. http://www.
redalyc.org/pdf/628/62811391009.pdf

	» Urquijo Torres, P., Vieyra, A., y Bocco, G. (2017). Geografía e Historia Ambien-
tal. uam.

	» Vilá Valenti, J. (2008). El papel de la geografía en el mundo actual. Lurralde: 
Investigación y Espacio, 31, 293-307. https://doi.org/ISSN 1697-3070

	» Wobeser, G. Von. (2017). Gisela von Wobeser La hacienda azucarera en la 
época colonial (2ª ed.). unam-iih, ISBN 970-32-1294-8.

	» Worster, D. (2008). Transformaciones de la tierra (9). Coscoroba ediciones.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

155 ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Lorena Carina Broca Domínguez 

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

156  ISBN: 978-607-69976-5-9

Modelos de gestión intercultural: 
salud, educación, patrimonio, 

comunicación y sectores productivos.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

157 ISBN: 978-607-69976-5-9

Comunidades de aprendizaje en la preservación del patrimonio bio-
cultural y la identidad territorial entre las y los mazame de 
San Miguel Canoa, Puebla

Emmanuel Reyes Pacheco23 
https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c143

Introducción 

El siguiente trabajo aborda una propuesta de educación intercultural im-
plementada en San Miguel Canoa, Puebla. A partir de comunidades de apren-
dizaje, estableciendo diálogos horizontales, reflexivos y participativos, desde 
junio de 2022 se desarrollaron talleres sobre patrimonio biocultural y oralidad, 
recorridos culturales y conversatorios. El objetivo del artículo es identificar las 
problemáticas, los significados y la clasificación del patrimonio de las y los 
mazames, entre los que destacan el maíz, la Matlalcueyatl y san Miguel Ar-
cángel, que son la base de los bienes tangibles e intangibles del pueblo y de 
los que devienen diversas prácticas socioculturales socialmente significativas. 
Finalmente, se pretende generar una concientización de las problemáticas so-
cioeconómicas, políticas y ambientales que afectan el patrimonio biocultural, 
como también en torno a la importancia de los elementos simbólicos que sus-
tentan la identidad territorial de los pueblos y la necesidad de preservarlos y 
difundirlos.

El texto aborda una propuesta de educación intercultural implementada 
en el pueblo mazame de San Miguel Canoa, una de las 17 juntas auxiliares del 
municipio de Puebla. El mazame es uno de los pueblos nahuas de la zona nor-
te; en su territorio se llevan a cabo prácticas socioculturales que dejan ver el 
sincretismo entre la cultura mesoamericana y la católica española las cuales 
forman parte del patrimonio biocultural que sustenta la identidad territorial 
mazame. La propuesta principal incluye la puesta en marcha de comunidades 
de aprendizaje basadas en la implementación de diálogos horizontales, reflexi-
vos, en vinculación con los colectivos Xahuantitlanero, El Lente del Pueblo y la 
parroquia de San Miguel Arcángel Canoa para impartir talleres y realizar reco-
rridos con niños y jóvenes del Centro Escolar Coronel Raúl Velasco de Santiago 
23 Estudiante del doctorado en Desarrollo Rural, uam-Xochimilco, correo electrónico erp_astros@hotmail.com



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

158  ISBN: 978-607-69976-5-9

y la población en general. La propuesta incluye la aplicación de múltiples es-
trategias educativas, a saber: juegos didácticos (lotería, memorama), taller de 
dibujo, teatro de sombras, mapas, ejercicios de identificación de problemáticas 
sociales, económicas, ambientales, identificación del patrimonio biocultural, 
talleres de fotografía, conversatorios y recorridos culturales. Estas actividades 
permitirán reflexionar y hacer conciencia sobre la preservación y difusión de 
los bienes patrimoniales, entre los que destacan como referentes simbólicos e 
identitarios el maíz, la Matlalcueyatl24 y san Miguel Arcángel. La preservación y 
difusión de estos bienes posibilita la realización de diversas prácticas sociocul-
turales que cohesionan a la comunidad. 

A continuación, procedemos a presentar el desarrollo del enfoque teórico, 
la metodología y las herramientas implementadas en la investigación. 

El enfoque sociocultural territorial: reflexionando sobre la educa-
ción intercultural como estrategia de preservación y difusión del 
patrimonio biocultural

El siguiente artículo trata sobre la implementación de comunidades de 
aprendizaje basadas en la educación intercultural con un enfoque sociocultural 
territorial. A partir de las mismas, se pretende generar estrategias de preserva-
ción y difusión del patrimonio biocultural del pueblo mazame de Canoa, como 
también identificar las problemáticas sociales, económicas y ambientales que 
afectan dichos bienes y mostrar su importancia sociocultural y la de sus signifi-
cados, su clasificación en el territorio y la manera en que fortalecen su identidad. 

El espacio social de estudio es San Miguel Canoa, un pueblo mazame25 de 
origen nahua enclavado en el valle Puebla-Tlaxcala, en la Reserva Natural “La 
Malinche”. Su población asciende a 15  070 habitantes, según el inegi (2020). 
La mayoría de la población, 80%, es hablante del náhuatl; de hecho, su lengua, 
la agricultura de maíz, la Matlalcueyatl y el santo patrono san Miguel Arcángel 
son referentes de adscripción y pertenencia a Canoa y forman parte del reser-
vorio y patrimonio cultural de la localidad. 

24  Significa “mujer de las faldas azules”, como nombran las y los habitantes de Canoa al volcán Malinche. Se le 
considera un lugar sagrado, que contiene en su interior una biodiversidad de flora y fauna, además de albergar 
los diversos rituales y cosmovisiones asociados al ciclo agrícola del maíz. 
25 Significa venado. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

159 ISBN: 978-607-69976-5-9

Las principales problemáticas detectadas en San Miguel Canoa son la defo-
restación del bosque, la contaminación de los suelos por el uso de fertilizantes 
químicos, la urbanización, el estigma social ocasionado por el linchamiento de 
trabajadores de la buap en 1968 y la drogadicción juvenil. Por otro lado, en el 
ámbito educativo, las escuelas públicas del pueblo carecen de comunidades 
de aprendizaje orientadas identificar las problemáticas socioambientales y sus 
posibles soluciones. El patrimonio biocultural de Canoa es la base fundamental 
de su identidad territorial. Sin embargo, no existe un modelo de aprendizaje 
comunitario que suponga el establecimiento de diálogos interculturales, hori-
zontales y colaborativos que lleven a su identificación, clasificación, preserva-
ción y difusión. Esto nos llevó a desarrollar comunidades de aprendizaje en las 
que se construyera un espacio de confianza, de intercambio de conocimientos 
y de concientización.  

Expuestos los elementos anteriores, se plantea la siguiente pregunta: “A 
partir de las comunidades de aprendizaje basadas en la educación intercul-
tural ¿cuáles son los bienes bioculturales identificados en las comunidades de 
aprendizaje que conforman el núcleo duro de la cultura mazame?”

A partir de esta pregunta, proponemos el siguiente objetivo: desarrollar co-
munidades de aprendizaje con los colectivos que operan en la localidad para 
identificar los bienes que integran el patrimonio biocultural y conforman el 
núcleo duro de la cultura mazame, además de fomentar estrategias sociocultu-
rales que favorezcan su preservación, difusión y significación. 

Entendemos las comunidades de aprendizaje como mecanismos de preser-
vación y difusión de la cultura de Canoa. En este sentido, nos apoyaremos en la 
implementación de talleres sobre patrimonio biocultural, oralidad y en recorri-
dos culturales, haciendo uso de herramientas como la interpretación del patri-
monio biocultural para revelar los significados de los bienes de la comunidad, 
procurando despertar en ella el deseo de salvaguardarlos.

Hablar de patrimonio no sólo implica referirnos a los bienes inmuebles que 
llevan implícita una carga artística e histórica, sino también considerar los 
referentes simbólicos culturalmente significativos que sustentan la identidad 
territorial de los pueblos. En el caso del municipio de Puebla, el patrimonio se 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

160  ISBN: 978-607-69976-5-9

concentra en el Centro Histórico, que fue considerado Patrimonio Cultural de 
la Humanidad por la unesco en 1987. Sin embargo, a pesar de la importancia 
del Centro Histórico de Puebla, con sus edificaciones y prácticas sociocultura-
les, pensamos que se debería dar relevancia al patrimonio biocultural de las 
juntas auxiliares en las que reside población indígena, como Canoa. Esta junta 
auxiliar posee una diversidad de bienes bioculturales que sustentan la iden-
tidad territorial mazame y son parte fundamental del patrimonio biocultural 
del municipio, al tiempo que constituyen una oferta ecoturística relevante que 
atrae la constante visita de turismo regional, estatal, nacional e internacional, 
que acude al bosque y a escalar la montaña.  

Es importante señalar que a nivel internacional, nacional, estatal y munici-
pal existen ciertos marcos jurídicos que permean la preservación y difusión del 
patrimonio, por ejemplo, el artículo 2 de la Convención para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial de 2003 de la Organización de las Naciones 
Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura. Éste establece una clasifica-
ción del patrimonio cultural inmaterial: a) tradiciones y expresiones orales; b) 
artes del espectáculo; c) usos sociales, rituales y actos festivos; d) conocimien-
tos y usos relacionados con la naturaleza y el universo y e) técnicas artesanales 
tradicionales. Asimismo, se establecen medidas para la salvaguardia, encami-
nadas a la documentación, identificación, investigación, protección, valoración, 
transmisión y enseñanza, que permitan la revalorización del patrimonio cultu-
ral inmaterial. 

En el ámbito nacional, esto se alinea con el artículo 4 de la Constitución 
Política de los Estados Unidos Mexicanos, que establece el acceso a la cultura y 
a los derechos culturales. En el caso del estado de Puebla existe una ley de cul-
tura que regula las acciones de las autoridades del estado y municipales para 
garantizar la preservación, promoción, difusión y recreación de la cultura en 
sus manifestaciones artísticas, artesanales, costumbres y tradiciones popula-
res. Finalmente, en el Plan Municipal de Desarrollo de Puebla (2021-2024) esto 
se vincula con el eje dos: desarrollo humano, al programa 7: reactivación de la 
vida artística y cultural de la ciudad de Puebla, que tiene como objetivo fomen-
tar la participación de la población en eventos culturales mediante el acceso y 
la inclusión de diversas manifestaciones que propicien el reconocimiento de la 
diversidad cultural y patrimonial. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

161 ISBN: 978-607-69976-5-9

 Sin embargo, a nivel comunitario y dentro de las escuelas no se desarro-
llan comunidades de aprendizaje que aborden el patrimonio biocultural ni sus 
significados, como tampoco las problemáticas que lo aquejan. Por ello, en con-
junto con los colectivos con que trabajamos, consideramos implementar co-
munidades de aprendizaje con un enfoque sociocultural territorial, mediante 
la realización de talleres centrados en una educación intercultural, horizontal y 
empática y dirigidos a detonar conciencia sobre la importancia del patrimonio 
biocultural. El pueblo mazame concentra un reservorio biocultural compuesto 
por la Matlalcueyatl, variedades de maíces nativos, cosmovisión, lengua ná-
huatl y prácticas socioculturales que cohesionan la identidad territorial. Ante 
las problemáticas planteadas, se busca difundir que San Miguel Canoa es más 
que un acontecimiento trágico26 marcado por la historia, para que se lo re-
conozca como una comunidad en la que existe un conglomerado de prácticas 
histórico-culturales, bienes naturales y significados.

A continuación, presento los referentes teóricos que sustentan la propuesta. 
El enfoque con el que se pretende abordar el tema de las comunidades de apren-
dizaje para la preservación y difusión del patrimonio biocultural y la identidad 
territorial de Canoa es el sociocultural territorial. En este sentido, se establecerá 
una reflexión integral con el pueblo, en especial con los colectivos, vinculándolos 
con las dimensiones ambiental, cultural, socioeconómica, política e histórica en 
las que se encuentran insertos. Con ello se busca el involucramiento con diversos 
actores sociales, para fomentar la conciencia en torno a la preservación y difu-
sión de la cultura. 

Uno de los conceptos claves es el de interculturalidad:

La interculturalidad implica entonces una actitud dialógica, abierta y de 
respeto mutuo en un proceso de construcción de una realidad sociocultural y 
política innovadora y permanente, en el sentido de la permanencia de las iden-
tidades de los sujetos en relación social y la innovación por la transformación 
de las relaciones de poder en relaciones de equidad y simetría entre ambas 
culturas impulsadas por los sujetos en interacción dialógica (Comboni y Juárez, 
2014, p. 12). 

26  El acontecimiento del linchamiento de los trabajadores de la buap en 1968 sigue siendo un detonante de 
estigmatización para las y los mazames. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

162  ISBN: 978-607-69976-5-9

Nos parece importante señalar que, para la propuesta de comunidades de 
aprendizaje, la interculturalidad implica referentes dialógicos, horizontales y 
de apoyo mutuo, considerándose que aporta al entendimiento de una realidad 
sociocultural y política, con base en el intercambio de conocimientos relaciona-
dos con el reconocimiento de las problemáticas sociales que afectan la preser-
vación y difusión del patrimonio biocultural, su identificación y la comprensión 
de sus significados, ya que el fin común es generar custodios del patrimonio 
que difundan y preserven los vínculos emocionales que sustentan la identidad. 

A partir de la reflexión anterior podemos establecer la articulación entre 
educación y patrimonio con base en el enfoque sociocultural territorial me-
diante un proceso intercultural. Por ello, retomo la siguiente cita: 

La educación patrimonial, entendida como un proceso educativo per-
manente, sistemático, multidisciplinar y multidireccional, es un ámbito 
clave para una gestión institucional, social y sostenible del patrimonio 
cultural. Esto, en la medida que facilita los procesos de activación, inter-
pretación, valoración, conservación, salvaguardia y difusión del patrimo-
nio cultural, tanto en contextos educativos formales como no formales. 
En este sentido, constituye una herramienta clave para la gestión inte-
gral del patrimonio, ya que contribuye a la construcción de identidades 
culturales, a la pertenencia social y territorial de las personas y comuni-
dades como sujetos de derecho; promoviendo el reconocimiento de las 
memorias, tradiciones, saberes y resignificaciones; así como el respeto a 
la diversidad y el vínculo con el entorno (Ministerio de las Culturas, las 
Artes y el Patrimonio del Gobierno de Chile, 2021, p. 3).

En la anterior cita nos parece fundamental entender la educación patri-
monial como un proceso educativo en el que permean modelos sistemáticos, 
multidisciplinares y multidireccionales. En éstos, el patrimonio biocultural es 
base esencial del reconocimiento de la identidad, por derecho establecido en 
la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, al que tienen acceso 
las y los mazames por sus formas de organización y cosmovisiones comuni-
tarias. Es importante entender la educación como una herramienta dialógica, 
intercultural y horizontal en la que todos participan para salvaguardar el pa-
trimonio y sus significados, así como su vínculo con el entorno, lo que refleja 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

163 ISBN: 978-607-69976-5-9

una identidad territorial en múltiples escalas, que incluyen desde el hogar, la 
sección, la escuela, la iglesia, hasta lo que representa la Matlalcueyatl en su 
diversidad biológica y sociocultural.  

Desde la educación intercultural, es preciso elaborar una visión horizontal y 
dialógica sobre la valoración y significación del patrimonio biocultural para las 
y los actores sociales, como también sobre las herramientas de identificación 
que permiten, primero, delimitar los referentes identitarios del territorio, los 
cuales cobran sentido a partir de la significación que se les otorgue y de las 
estrategias de preservación y difusión que los colectivos ponen en marcha para 
continuar con sus tradiciones y costumbres. 

Para el caso de Canoa, construimos una tríada conceptual retomando los 
conceptos de educación intercultural, patrimonio biocultural e identidad te-
rritorial, referentes fundamentales para reflexionar sobre la importancia de las 
prácticas y dinámicas socioculturales que permean la pertenencia a un terri-
torio. En su significación, éstas representan la cohesión comunitaria, así como 
la búsqueda de alternativas para salvaguardar, preservar y difundir el núcleo 
duro de las culturas indígenas, mediante un diálogo horizontal, crítico, proposi-
tivo y comunitario. En Canoa, lo que denominamos tríada mazame, Matlalcue-
yatl-maíz-san Miguel Arcángel, constituye el núcleo duro de su cultura. De esta 
tríada se desprenden diversas manifestaciones socioculturales que sustentan su 
identidad territorial y su deseo de preservar y difundir su patrimonio biocultural. 

En el marco del patrimonio biocultural, Eckart Boege propone una reflexión 
sobre el término, señalando que es una estrategia de resistencia territorial que 
implica una intensa participación política, económica y sociocultural a nivel 
comunitario. También enfatiza la correlación entre el diálogo, la colaboración 
y una crítica del intervencionismo que ignora a quienes habitan los territorios 
indígenas: 

Con el concepto de patrimonio biocultural no se trata de “patrimonia-
lizar” desde el exterior un legado biocultural para ser enajenado por 
terceros; se trata de un bien común no privatizable como herramienta 
de defensa de las diversidades culturales y biológicas. Se trata de un 
proceso de reconocer por parte de la población local y regional el valor 
de su custodio histórico y que puede desencadenar procesos de una mo-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

164  ISBN: 978-607-69976-5-9

dernidad alternativa, creativa y autorreflexiva con un fuerte ingrediente 
de colonial (Boege, 2018, p. 57).

El término patrimonio biocultural se entrelaza con el territorio, la identidad 
y la educación intercultural, pues sintetiza el sentido de adscripción, recono-
ciendo los ejes simbólicos que sustentan la pertenencia y son fundamentales 
para incentivar la participación comunitaria del pueblo. 

Para reflexionar sobre el vínculo entre patrimonio biocultural y educación 
intercultural, es importante analizar y reconocer a las y los actores como es-
tratégicos, en constante participación, con una relación estrecha con el terri-
torio y arraigo en él. Para el caso de San Miguel Canoa, el vínculo simbólico e 
histórico con el territorio se sustenta en la tríada mencionada, conformada 
por elementos que conectan los distintos niveles del territorio al entrelazar la 
biodiversidad, la cultura y la identidad.  

Autores como Eckart Boege (2008, 2018) y Rafael Ortega (2003) sugieren 
reflexionar sobre el patrimonio desde diversas dimensiones —política, ambien-
tal, económica, social y cultural— de los pueblos indígenas que sostienen una 
relación simbólica con la naturaleza y su territorio. Los autores recalcan la 
importancia del vínculo indisociable entre naturaleza y cultura, que da lugar a 
prácticas socioculturales, cosmovisiones, saberes y conocimientos que se apli-
can en la vida cotidiana y permiten la reafirmación identitaria en un territorio 
en común. La tríada se representa el núcleo duro del patrimonio mazame: la 
Matlalcueyatl, el ente femenino que provee el agua, la tierra, la madera, la flora 
y la fauna; el maíz, un objeto ritual, económico, político y pieza clave de la cul-
tura alimentaria, y san Miguel Arcángel, el santo patrono, corazón del pueblo, 
que provee seguridad, bienestar y lluvias para los cultivos.

El patrimonio biocultural es una herencia de los pueblos indígenas que sus-
tenta la identidad territorial del pueblo; es lncientización de su origen histórico, 
de sus procesos de significación y de la resistencia que supone la defensa del pa-
trimonio biocultural para su transmisión a las futuras generaciones: “El concepto 
de patrimonio biocultural puede también servir a las comunidades o territorios 
indígenas para construir la defensa territorial y concebir planes de vida propios y 
alternativos a las tendencias dominantes” (Boege, 2021, p. 40).	



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

165 ISBN: 978-607-69976-5-9

La propuesta de Boege nos parece interesante, pues define el patrimonio 
biocultural como una estrategia para construir en colectivo los mecanismos de 
defensa del territorio, así como las formas de apropiación y difusión, desde la 
perspectiva de quienes lo habitan, reafirmando una identidad territorial sus-
tentada en la cosmovisión y las prácticas socioculturales. 

La relación entre patrimonio biocultural y territorio requiere un punto de 
anclaje simbólico, como la identidad. Gilberto Giménez propone diversos ele-
mentos para entender el concepto, con un enfoque asociado a las representa-
ciones y la cultura.  

Esta teoría se encuentra desigualmente elaborada en las distintas cien-
cias sociales, pero de modo general gira en torno a la idea de una distin-
tividad cualitativa socialmente situada y basada en tres criterios básicos: 
una red de pertenencias sociales (identidad de rol o de pertenencia), un 
sistema de atributos distintivos (identidad “caracteriológica”) y la na-
rrativa de una biografía incanjeable (“identidad íntima” o identidad bio-
gráfica) o de una memoria colectiva. Así concebida, la identidad tiene un 
carácter no sólo descriptivo, sino explicativo, y ha revelado sus virtudes 
heurísticas contribuyendo a revitalizar diferentes campos de estudios 
(Giménez, 1997, p. 9).

Gilberto Giménez (1997, p. 9) sugiere tres elementos para reflexionar sobre 
la identidad: 1) la identidad como memoria colectiva; 2) la identidad como red 
de pertenencia, y 3) la identidad como atributos distintivos. En el caso del pri-
mero, reconocemos la memoria colectiva como la representación de un conjun-
to de distinciones emocionales que se asocian a una pertenencia sociohistóri-
ca socialmente significativa y vinculativa, compartida por los miembros de los 
colectivos para mantener vigentes los códigos y prácticas culturales esenciales 
que permiten la cohesión social del pueblo, los cuales van reforzando la memo-
ria colectiva. Respecto al segundo elemento consideramos medular la idea de 
la identidad como red de pertenencia, caracterizada por la subjetividad, que es 
el lado simbólico de la cultura, en el que se entretejen redes comunitarias de 
pertenencia que dan cuenta de la unión a partir de la cosmovisión y las prácti-
cas socioculturales desarrolladas. Finalmente, los atributos distintivos refieren 
a las particularidades del grupo social que lo diferencian de otros, entre las que 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

166  ISBN: 978-607-69976-5-9

pueden destacarse las creencias religiosas, la sección o el barrio, los colectivos 
a los que pertenecen y el papel que juegan a nivel comunitario en Canoa. 

En San Miguel Canoa reflexionamos a partir de la propuesta de María Ana 
Portal (1991), quien plantea la identidad en territorios en transición entre lo 
rural y lo urbano, mediante una propuesta en la que el eje simbólico se asocia 
a la pertenencia socioterritorial: “las prácticas simbólicas de la identidad más 
que como rasgos descriptivos inmóviles, como elementos relativos a una red 
de relaciones sociales en movimiento” (Portal, 1991, p. 4). La reflexión de la au-
tora es medular para el pueblo mazame, ya que el territorio se reconoce como 
un escenario que condensa las prácticas y organizaciones tradicionales de lo 
rural con dinámicas socioeconómicas diversas en las que se entrelaza el fuerte 
arraigo cultural del pueblo nahua y se establecen estrategias socioculturales de 
preservación y difusión del patrimonio biocultural al establecer relaciones con 
actores externos a la comunidad.  

Para anclar los conceptos de identidad y territorio, retomamos el planteo 
de María Ana Portal y Lucía Álvarez, quienes proponen el término de pueblo 
urbano, asociado a los conceptos de identidad y territorio:

Se concibe al pueblo urbano como “territorios históricamente construi-
dos y apropiados con relación a procesos urbanos específicos, lo que les 
otorga formas particulares de entender, ordenar y significar los tiempos 
y espacios sociales. Esto condujo a considerar y proponer la utilidad de 
pueblos urbanos, definidos éstos no a partir de rasgos inamovibles, sino 
de procesos identitarios en construcción continua, en movimiento, que 
se insertan en los procesos de la ciudad. Es desde la identidad como se 
define el concepto de pueblo urbano (Portal y Álvarez, 2011, pp. 19-20).  

La autoras reflexionan sobre cuatro factores fundamentales para compren-
der San Miguel Canoa: 1) entender la idea de territorios culturales histórica y 
socialmente construidos por las poblaciones; 2) la forma de entender las par-
ticularidades, las significaciones de dos elementos esenciales en los territorios 
culturales, esto es, los tiempos y los espacios sociales; 3) la forma en que las y 
los actores sociales están insertos en un constante ir y venir en la reproducción 
de su identidad, es decir, se encuentra un proceso de construcción asociado a 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

167 ISBN: 978-607-69976-5-9

los campos sociales de pertenencia y a las redes sociales que teje; y 4) interre-
lacionamiento con los grandes centros urbanos, con los que establecen redes 
comerciales, de inserción económica, política, social y cultural. 

En cuanto al primer aspecto, es posible reconocer una serie de procesos 
históricos construidos social y culturalmente por las y los mazames.27 Entre 
ellos destaca la fundación de San Miguel Canoa y su vinculación con su pasado 
mesoamericano y la presencia de la religión católica, identificándose ciertas 
prácticas propias que remiten a ambos elementos, por ejemplo, la relación 
de los santos con la montaña y el maíz. Estos elementos permiten analizar la 
identidad territorial como inmersa en un proceso dinámico, que se reafirma 
a partir de las prácticas socioculturales y de la cosmovisión. Por ejemplo, los 
componentes de la tríada mazame les permiten mantener vigentes sus propias 
prácticas comunitarias. 

El segundo aspecto tiene que ver con la capacidad de los diversos colectivos 
para dar un significado comunitario a su territorio y a sus diferentes bienes cul-
turales, en los cuales se condensa la pertenencia comunitaria, la expresión de 
referentes emocionales que definen sus prácticas culturales y su cosmovisión, 
lo que genera la necesidad de preservarlos y difundirlos. El tercer aspecto nos 
permite reconocer la identidad como un elemento en constante construcción; 
ésta inicia en el núcleo familiar de pertenencia y continúa en la sección, los co-
lectivos, los clubes, la escuela y el sistema de creencias profesado. Finalmente, 
el cuarto aspecto, aplicado a San Miguel Canoa, hace posible observar un cre-
cimiento urbano considerable, en el que coexisten actividades tradicionales, 
como la agricultura, la venta de productos maderables y la ganadería, con una 
diversidad de prácticas económicas.

Expuestos los referentes teóricos, a continuación, presento la metodología 
utilizada en la investigación.

27 Significa venado, es el animal totémico con el que se nombra a las y los habitantes de San Miguel Canoa por 
su cercanía con la montaña. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

168  ISBN: 978-607-69976-5-9

Metodología

Para la investigación, se implementaron diversas actividades culturales en 
comunidades de aprendizaje. Las mismas se enfocaron en la identificación, la 
preservación y la difusión del patrimonio biocultural de Canoa e incluyeron la 
elaboración de un mapa biocultural, un taller de dibujo, el juego de la lotería 
patrimonial y recorridos culturales. Las comunidades de aprendizaje se basa-
ron en la investigación acción participativa, que supone una desobjetivación 
de las y los actores sociales a partir de la construcción del conocimiento de 
manera horizontal, dialogando, observando y participando en las dinámicas 
propias de la investigación. La finalidad era producir una serie de estrategias 
que hicieran posible identificar las problemáticas que aquejan al patrimonio 
biocultural de las poblaciones, como también diseñar acciones orientadas a 
su conservación, difusión y significado. Esto posibilita la reflexión en torno a la 
importancia del patrimonio biocultural como pieza clave de la cosmovisión y la 
identidad territorial mazame, reconociendo en el maíz, la Matlalcueyatl y san 
Miguel Arcángel los símbolos predominantes, a partir de los cuales se produce 
la cohesión social del pueblo.

Concebimos la investigación acción participativa (iap) como una metodolo-
gía que promueve el reconocimiento de problemáticas sociales y el diseño de 
las líneas de acción a seguir a partir de la reflexión crítica, dialógica, horizontal 
y empática. Es decir, incentiva el involucramiento del gestor cultural con la 
comunidad, desarrollando conjuntamente con ésta estrategias para la salva-
guardia y difusión del patrimonio biocultural.

Para dar cuenta de la importancia de la iap, retomo la propuesta de Carlos 
Cortez (2014) sobre “comunidad de aprendizaje y acción”, elemento clave para 
la investigación-acción colaborativa que se busca desarrollar en conjunto con 
el colectivo. Consideramos que, para el caso de las estrategias de resistencia 
dirigidas a la preservación y difusión cultural del patrimonio, es necesario que 
el proceso de vinculación se construya en un espacio de confianza y dialógico, 
en el que se generen ciclos de identificación de las problemáticas sociales, 
económicas, políticas y ambientales experimentadas por el pueblo mazame. 
Asimismo, son necesarios procesos de acción y reflexión que coadyuven al en-
tendimiento de las resistencias campesinas para la preservación de los maíces 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

169 ISBN: 978-607-69976-5-9

nativos, como también la formulación de estrategias que contribuyan a difun-
dir sus usos culturales. 

Entender la investigación como un recurso nos permitió generar estrategias 
de resistencia dirigidas a transformar dichas problemáticas, que posibilitaran 
la reflexión, el análisis y la acción. Es decir, se buscaba que las y los actores 
tuvieran un mejor posicionamiento de acción para proponer y ejecutar alterna-
tivas que aporten a la preservación y difusión y a sus diversos usos culturales, 
económicos y políticos. En el marco de la investigación también identificamos 
elementos de adscripción y pertenencia que sustentan la identidad comunita-
ria y dan lugar a movilizaciones, estrategias o alternativas para conservarlas y 
difundirlas.

Las actividades que se desarrollaron fueron las siguientes:  

1.	 Taller de patrimonio biocultural y oralidad: en colaboración con los 
colectivos Xahuantitlanero y El Lente del Pueblo se llevaron a cabo: 
un taller de mapa biocultural en el Centro Escolar Coronel Raúl Ve-
lasco de Santiago, en el que participaron 10 jóvenes de bachillerato; 
dos talleres de dibujo patrimonial, uno con 30 niños de primaria de 
la misma institución educativa y otro en la plaza principal de San 
Miguel Canoa, en el que participaron 20 adultos. Finalmente, se rea-
lizó el juego de la lotería patrimonial en dos ocasiones; una de ellas 
involucró a niños de primaria que participaron en grupos de 12 estu-
diantes por juego, en un total de 15 juegos en los que intervinieron 
180 niños; la otra tuvo lugar en la feria del Hongo Silvestre y contó 
con la participación de 25 personas entre adultos, jóvenes y niños. 

2.	 Recorridos culturales: los mismos se realizaron con la colaboración 
de los colectivos Xahuantitlanero y El Lente del Pueblo, así como 
de la parroquia de San Miguel Arcángel Canoa. La finalidad de estos 
era reconocer, preservar y difundir los elementos identitarios y de 
la tradición oral, para hacer conciencia sobre la importancia de pre-
servar el patrimonio biocultural del pueblo, el maíz. Se realizaron 
cinco recorridos socioculturales: 1) en la Matlalcueyatl; 2) en el ejido 
y pequeña propiedad de Canoa destinado a prácticas de siembra de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

170  ISBN: 978-607-69976-5-9

maíz; 3) en las tierras de San Miguelito28 para la pixca del maíz; 4) 
en la procesión del 29 de septiembre en honor a san Miguel, y 5) 
por los murales ubicados en el centro del pueblo. En los recorridos 
participaron jóvenes y adultos en grupos de 10 actores sociales; los 
mismos fueron convocados desde las redes sociales de El Lente del 
Pueblo, mediante publicaciones en Facebook.

El taller de mapa biocultural tuvo una duración de tres horas, que se di-
vidieron de la siguiente manera: 1) reflexión sobre el mapa biocultural como 
estrategia sociocultural para la preservación y difusión del patrimonio biocul-
tural y de la identidad territorial (30 minutos); 2) reflexión sobre la importan-
cia de reconocer la cosmovisión y los significados de los bienes bioculturales 
que se presentaron en el mapa (30 minutos); 3) realización de un ejercicio 
fotográfico con cámara profesional y con celulares que permitió identificar la 
fotografía como un medio de difusión del patrimonio biocultural (30 minutos); 
4) realización de un conversatorio sobre los significados del patrimonio biocul-
tural, cuyo objetivo era reflexionar sobre dichos significados, haciéndolo en una 
comunidad de aprendizaje (30 minutos); 5) elaboración del mapa biocultural 
y del cuadro de significados (30 minutos); y 6) presentación del mapa biocul-
tural (30 minutos). 

El taller de dibujo tuvo una duración de dos horas y se dividió de la siguiente 
manera: 1) 20 minutos reflexión sobre la importancia de identificar, preservar y 
difundir el patrimonio biocultural del pueblo; 2) 30 minutos en comunidad de 
aprendizaje para compartir percepciones sobre los bienes patrimoniales con 
los que más se identifican; 3) 40 minutos dedicados a realizar dibujos de los 
bienes patrimoniales que eligieron; y 4) 20 minutos dedicados a la presenta-
ción de los dibujos y la explicación de los mismos.  

En el caso de la lotería patrimonial, se presentó un juego didáctico que 
muestra diversas imágenes del patrimonio biocultural de Canoa. En ellas desta-
can el maíz, la Matlalcueyatl, san Miguel Arcángel, el temazcal, el xochitelpoch, 
el agua, el jagüey, la parroquia, la tortilla, los tamales, el pulque, entre otras 
imágenes. Al mostrar el dibujo, el bien es nombrado en náhuatl, al tiempo que 

28 La parroquia del pueblo invita a los fieles católicos a participar activamente en las labores de la iglesia, a 
asistir a la fiesta de la pixca para recolectar el maíz de las tierras de San Miguelito, mismo que sirve para sufragar 
los gastos inherentes al mantenimiento del templo. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

171 ISBN: 978-607-69976-5-9

se menciona su relevancia para el pueblo y la importancia de preservarlo. Cada 
juego tuvo una duración aproximada de 20 minutos. 

Los recorridos socioculturales tuvieron una duración de cuatro horas apro-
ximadamente y se dividieron de la siguiente manera: 1) presentación del mapa 
biocultural del recorrido; 2) explicación de la historia y el significado del bien 
patrimonial, realizada por los colectivos; 3) identificación de las problemáticas 
que aquejan al bien patrimonial; y 4) comunidad de aprendizaje para reflexio-
nar sobre la preservación y difusión de los bienes patrimoniales. 

 Expuesta la metodología de investigación, a continuación, reflexionaremos 
sobre los hallazgos encontrados en la investigación.

Comunidades de aprendizaje sobre la preservación y difusión del 
patrimonio biocultural de San Miguel Canoa

La investigación involucró 10 comunidades de aprendizaje, a saber: cinco re-
corridos socioculturales (véanse imágenes 1, 2, 3 y 4) y cinco talleres de patrimonio 
biocultural (véanse imágenes 5, 6, 7 y 8). Se llevaron a cabo talleres de dibujo, 
loterías patrimoniales y la creación de un mapa biocultural con fotografías.

En el caso de los talleres y los recorridos, primero se implementó una co-
munidad de aprendizaje, en la que se realizó la identificación de los referentes 
simbólico-culturales que integran el patrimonio biocultural. El mapa, la foto-
grafía y el dibujo son esenciales para reconocer los elementos de pertenencia 
que sustentan la identidad territorial de Canoa; por ello se solicitó tanto a niños 
como a adultos que dibujaran lo que para ellos representa su identidad como 
mazames. Posteriormente, la atención se centró en los significados y el valor 
cultural comunitario que representan para el pueblo, para luego clasificarlos, 
identificar sus problemáticas y la importancia de conservarlos y difundirlos. 

	 En el mapa biocultural se recopilaron diversas prácticas sociocultura-
les, monumentos, artesanías, danzas, fiestas, cerros y montañas. Los tres ele-
mentos claves, en los que se concentra la identidad territorial de Canoa son 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

172  ISBN: 978-607-69976-5-9

la Matlalcueyatl, el maíz y san Miguel Arcángel. Para fines de la preservación y 
difusión del patrimonio biocultural, proponemos denominarlos en su conjunto 
como tríada mazame, ya que los tres elementos se encuentran íntimamente 
ligados a prácticas socioculturales, como rituales y fiestas. En su cosmovisión, 
la Matlalcueyatl es la madre proveedora del agua y los recursos naturales, el 
maíz es el alimento que circula y san Miguel Arcángel el corazón del pueblo, 
que atrae las lluvias que favorecen el maíz.

El mapa biocultural llevó a enfocar los recorridos socioculturales en el re-
conocimiento y el disfrute del territorio, mientras se caminaba, se observaban 
las problemáticas, se narraban significados e interpretaciones y se buscaban 
estrategias para la preservación del patrimonio. Mediante las comunidades de 
aprendizaje se buscó hacer conciencia en la población de la importancia de 
preservar y difundir lo que para ellos representa el núcleo duro de su cultura. 
Dicha estrategia educacional posibilitó la reflexión en colectivo, el reconoci-
miento de las fronteras territoriales y de los usos culturales. 

Los elementos de adscripción y pertenencia del pueblo mazame represen-
tan lo que Alfredo López Austin (2001) denomina el núcleo duro de la cosmo-
visión. En el caso de Canoa, la tríada Matlalcueyatl-maíz-san Miguel Arcángel 
conjunta elementos culturales simbólicos que se encuentran articulados y son 
resistentes al cambio que provocan los efectos de la globalización y la econo-
mía mundial. El núcleo duro aglutina los referentes simbólicos que estructuran 
Canoa de forma sistémica. Como se acaba de mencionar, estos elementos son 
resistentes al cambio, pero no son inmunes a él; por eso, en tanto actores 
estratégicos, las y los canoenses generan modos de resistencia que buscan 
preservar y difundir su patrimonio biocultural, su cosmovisión y su identidad 
territorial. Como parte de las prácticas socioculturales, es posible observar una 
serie de transformaciones o adaptaciones cuya finalidad es preservar la rela-
ción indisociable de la Matlalcueyatl-el maíz-san Miguel Arcángel. Estos bienes 
culturales fueron reproducidos y visibilizados en los dibujos, las fotografías y 
los recorridos culturales, lo que da cuenta de su importancia en la cosmovisión 
y el territorio que habitan quienes participaron en los talleres. 

Siguiendo con la reflexión sobre la identidad y su relación con las represen-
taciones sociales, retomo la siguiente cita de Lidia Girola:  



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

173 ISBN: 978-607-69976-5-9

Las representaciones sociales son formas de conocimiento de sentido 
común objetivadas que se encuentran estrechamente relacionadas con 
las prácticas cotidianas y la acción social. Las representaciones sociales 
son co-construidas entre los sujetos y grupos que comparten un mo-
mento histórico y un espacio cultural determinado, y cuyas prácticas 
recurrentes consolidan una determinada idea y valoración del objeto de 
representación (Girola, 2020, p. 110).

Considero importante recuperar la propuesta de Girola sobre representacio-
nes sociales junto con la de Giménez (1999) sobre la identidad, para reflexionar 
acerca de la importancia del territorio y el patrimonio biocultural indígena que 
se sustenta en la tríada; en la vida cotidiana, en tanto forman parte del núcleo 
duro, los elementos de la tríada refuerzan los sistemas de adscripción y de 
pertenencia a determinado grupo social, así como las prácticas sociocultura-
les, ligadas directa o indirectamente a la Matlalcueyatl, san Miguel Arcángel y 
el maíz, este último presente como objeto económico, de intercambio, como 
objeto ritual-cultural y parte fundamental del patrimonio biocultural. 

En este sentido, consideramos a la tríada canoense como el complejo sim-
bólico-cultural del pueblo mazame, porque representa los elementos centrales 
de la identidad de las y los campesinos. Un elemento clave para la interco-
nexión de la tríada es la lengua náhuatl, presente en los rituales y en la vida 
cotidiana; la lengua es la principal forma que las y los actores sociales utilizan 
para comunicarse con el maíz y con la Matlalcueyatl, por ello es parte crucial 
del patrimonio biocultural de Canoa. La lengua náhuatl representa la resisten-
cia cultural a los procesos de globalización, es parte del repertorio cultural, es 
un mecanismo de negociación político y económico, pero también pieza clave 
de la historia y la identidad de Canoa.

En las comunidades de aprendizaje, en las que se aplicó un enfoque de 
educación intercultural, se reflejó la diversidad del patrimonio biocultural de 
Canoa. En los juegos de lotería, por ejemplo, se narró la imagen en náhuatl, 
con la intención de preservar la lengua. Mediante el dibujo se buscó fomentar 
manifestaciones artísticas y con los conversatorios el diálogo sobre la impor-
tancia del patrimonio biocultural. Así, la Matlalcueyatl se identificó como un 
espacio sagrado en el que se realizan rituales agrícolas, como el escenario de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

174  ISBN: 978-607-69976-5-9

una gran biodiversidad de flora y fauna, y un lugar de esparcimiento para las 
y los mazames que la recorren. El maíz fue reconocido como un miembro más 
del pueblo, importante para la economía local y para el medio ambiente por 
su biodiversidad, como también a nivel cultural, pues forma parte de la cultura 
alimentaria, como objeto ritual y forma de concebir el mundo mazame. 

En los talleres y conversatorios se identificaron los cuatro elementos que 
conforman la identidad territorial de Canoa: la Matlalcueyetl, el volcán de agua 
que custodia el pueblo; en la memoria colectiva se la conoce como la mujer 
de las faldas azules que provee de recursos naturales al pueblo: agua, madera, 
tierras fértiles para el maíz, las plantas, los animales y los seres míticos de la 
historia y oralidad del pueblo. En el volcán se llevan a cabo prácticas sociocultu-
rales que incluyen procesiones y rituales agrícolas religiosos, la práctica agrícola 
del maíz y la recolección de hongos, además de la producción del pulque. Aunado 
a ello, es el lugar de las cuevas del Pillo, las Mixcóatl, el lugar sagrado del que 
brota el agua de Huetziatl. El volcán es un lugar sagrado; a su alrededor se rea-
lizan danzas de petición de lluvias, rituales para el agua y el maíz, narración de 
historias sobre las cuevas, los seres míticos, pero también el bordado de blusas y 
las artesanías que aluden al patrimonio biocultural que provee la Matlalcueyatl.

El maíz representa el corazón del pueblo, el alimento principal; las semillas 
nativas ejemplifican las resistencias campesinas en la preservación del patri-
monio biocultural. En su honor las y los mazames realizan dos eventos medu-
lares a nivel comunitario, la Fiesta de la Siembra y la Pixca, festejos enfocados 
en el maíz, y la Feria del Pulque y el Maíz, en la que se realizan actividades que 
difunden la cultura alimentaria: tortillas, tamales, gorditas y quesadillas. 

La lengua es una de las manifestaciones del patrimonio biocultural de Ca-
noa, su transmisión y preservación son fundamentales para la identidad del 
pueblo. El papel desempeñado por las mujeres es crucial, pues ellas enseñan 
la lengua a sus hijos. En el pueblo, ésta se escucha en la vida cotidiana, en las 
fiestas religiosas y en los rituales agrícolas y religiosos llevados a cabo en las 
cuevas. San Miguel Arcángel es considerado el representante del pueblo; éste 
tiene emociones, se enoja, se ríe, se pone triste o feliz. Es el que solicita las 
lluvias para el maíz y el bienestar del pueblo. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

175 ISBN: 978-607-69976-5-9

En los talleres también reflexionamos sobre el territorio como un referente 
multiescala y multidimensional, en el que se expresan las dimensiones eco-
nómica, ambiental, política, social, cultural, así como escalas que inician en el 
cuerpo, transitan por la casa, la sección, la iglesia, el campo y la Matlalcueyatl. 
Estos elementos se encuentran íntimamente relacionados y dependen uno del 
otro para entrelazar la vida comunitaria de las y los mazames. El territorio es 
un referente simbólico asociado a lo sociocultural y lo sociohistórico.

Asimismo, en los talleres se reflexionó sobre lo simbólico, que tiene que ver 
con el lado subjetivo de la cultura y permite diferenciar a un pueblo de otro, 
aludiendo a referentes de sentido significativos y compartidos por el pueblo, 
lo que los hace pieza clave de su identidad que es abordada desde un enfoque 
comunitario, donde la cosmovisión que entreteje a la tríada mazame circula 
por los tres elementos principales. En San Miguel Canoa, Puebla la tríada es 
entrelazada por los rituales, la cosmovisión, el conocimiento campesino y los 
espacios sociales que componen el territorio, que incluyen el cuerpo, el hogar, 
la sección, la parroquia, el bosque y los campos agrícolas, así como los colec-
tivos e instituciones tradicionales que operan cotidianamente y encuentran 
su clímax en eventos únicos y extraordinarios como las fiestas en las que par-
ticipan activamente colectivos como El Lente del Pueblo, Xahuantitlanero, el 
Bosque San Francisco de Asís, las cuadrillas de huehues, como la Xochitelpoch 
y la Mazame, el colectivo Yolaltepetl y la Fiscalía de la Parroquia de San Miguel 
Arcángel Canoa.

 La íntima relación entre los colectivos fortalece la identidad y el sentido 
de pertenencia. En los talleres se consideró que las fiestas son estrategias so-
cioculturales de resistencia que refuerzan la identidad y la pertenencia comu-
nitaria entre los colectivos y el pueblo. Los colectivos operan como estrategas 
que articulan la necesidad de preservar, difundir y concientizar al pueblo sobre 
su territorio y su patrimonio biocultural, realizando prácticas rituales, discur-
sos, eventos, recorridos, talleres, fiestas y ferias en las que convergen los tres 
elementos para identificar el mosaico cultural que construye al territorio y la 
identidad. Como señala Rogelio Allende (2010), es importante indagar en la 
espiritualidad, la cosmogonía, la cultura y la ritualidad relativas a la milpa, fun-
damental para la subsistencia de las y los campesinos. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

176  ISBN: 978-607-69976-5-9

Para concluir, resumimos los resultados de los talleres en los siguientes 
puntos: 1) el patrimonio biocultural de San Miguel Canoa, Puebla es amplio y 
diverso, estando conformado por bienes bioculturales que resaltan en el marco 
de su cosmovisión y actos de ritualización y se condensan en el núcleo duro 
de la cultura mazame, compuesto por la Matlalcueyatl, el maíz y san Miguel 
Arcángel; de ellos deriva el resto de las prácticas socioculturales inherentes a la 
identidad territorial; 2) en la relación entre la Matlalcueyatl, el maíz y san Mi-
guel Arcángel pueden identificarse la cosmovisión, el conocimiento campesino 
y las prácticas rituales, económicas y ambientales realizadas en el territorio, 
consideradas actos de resistencia y de fortalecimiento de la identidad; y 3) los 
resultados también muestran una serie de relaciones de poder que provocan 
conflictos entre quienes generan estrategias socioculturales y de resistencia, por 
ejemplo, para preservar el bosque de la Matlalcueyatl, y los que continúan de-
sarrollando actividades como la venta de madera y carbón para su subsistencia.

Expuestos los significados del patrimonio biocultural, procedo a las conclusiones.

Discusión y conclusiones

1) A partir de las comunidades de aprendizaje se identificaron diversas pro-
blemáticas socioeconómicas y ambientales que afectan la preservación y di-
fusión del patrimonio biocultural; entre ellas destacan el crecimiento urbano, 
los conflictos internos entre propietarios de las tierras del Parque Nacional 
“Malinche”, la deforestación, el poco interés de las y los jóvenes en la conser-
vación de su patrimonio y la continuidad del imaginario colectivo creado por el 
linchamiento de los trabajadores de la buap en 1968. 

2) La tríada Matlalcueyatl-maíz-san Miguel Arcángel representa el núcleo 
duro de la identidad territorial mazame, conformada por los elementos de ma-
yor significación para el pueblo. 

3) La educación intercultural con enfoque sociocultural territorial posibilitó 
el diálogo horizontal, empático, y el intercambio de conocimientos comunitarios, 
de sus significados y el diseño de posibles estrategias de preservación y difusión.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

177 ISBN: 978-607-69976-5-9

4) Como parte de la metodología implementada en la investigación, la lote-
ría, el dibujo, el mapa biocultural, el teatro de sombras sirvieron como herra-
mientas para entablar diálogos interculturales con infantes y adultos, mientras 
que los recorridos culturales y la fotografía fueron más apropiados para ado-
lescentes y jóvenes. 

5) La educación intercultural a partir de comunidades de aprendizaje fue 
clave para dialogar sobre tres elementos principales: el territorio, el patrimonio 
biocultural y la identidad, que se articulan con la finalidad de hacer conciencia 
para preservar, difundir y accionar mecanismos que evidencien la importancia 
de las pertenencias comunitarias y sus significados. 

Figura 1.  Recorrido cultural en la Matlalcueyatl.

Nota.  Fotografía toma por Delfino P. Gachupín Pérez.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

178  ISBN: 978-607-69976-5-9

Figura 2. Recorrido cultural por los terrenos donde se cultiva el maíz.

Figura 3.  Recorrido cultural. Mural sobre patrimonio biocultural.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

179 ISBN: 978-607-69976-5-9

Figura 4. Recorrido cultural: procesión del arcángel san Miguel

FIGURA 5. Dibujo sobre patrimonio biocultural.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

180  ISBN: 978-607-69976-5-9

Figura 6. Taller de patrimonio biocultural: dibujo

Figura 7. Taller de patrimonio biocultural: lotería patrimonial en escuelas.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

181 ISBN: 978-607-69976-5-9

Figura 8. Taller de patrimonio biocultural: lotería patrimonial. Feria del 
Hongo Silvestre.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

182  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Allende, R. (2010). Nuestro saber masehual: la milpa de la comunidad de Pet-
lacala, municipio de San Andrés Tenejapan, de la sierra de Zongolica, Veracruz 
(2008-2009). Tesis de maestría, uam Xochimilco. 

	» Boege, E. (2008). El patrimonio biocultural de los pueblos indígenas de Méxi-
co. Hacia la conservación in situ de la biodiversidad y agrodiversidad en los terri-
torios indígenas, INAH  /  Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas. 

	» ____ (2018). Hacia una antropología ambiental para la apropiación social 
del patrimonio biocultural de los pueblos indígenas. En V. Toledo y J. Alarcón 
(Coords.), Hacia una antropología ambiental para la apropiación social del pa-
trimonio biocultural de los pueblos indígenas (pp. 34-66). unam  /  Red para el 
Patrimonio Biocultural  /  CONACyT

	» ____  (2021). Acerca del concepto de diversidad y patrimonio biocultural de los 
pueblos originarios y comunidad equiparable. Construyendo territorios de vida con 
autonomía y libre determinación, Secretaría de Cultura  /INAH  / VIEP  -–BUAP.

	» Comboni, S., y Juárez, J. M. (2014). La interculturalidad como proceso o como 
proyecto. Un abordaje desde los procesos educativos. En I. de la Cruz, H. Santos 
y D. Cienfuegos (Coords.), Interculturalidad, conocimiento y educación (pp. 10-
34). sepg  /  Dgei  /  El Colegio de Guerrero  /  UPN.

	» Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural [https://ich.unesco.
org/doc/src/2003_Convention_Basic_Texts-_2018_version-SP.pdf ] (Consultado 
el 22 de julio de 2023).

	» Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos [https://www.dipu-
tados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/CPEUM.pdf ] (Consultada el 18 de julio de 2023).

	» Constitución Política del Estado Libre y Soberano de Puebla [https://www.
congresopuebla.gob.mx/index.php?option=com_docman&task=doc_down-
load&gid=3572&Itemid=] (Consultada el 18 de julio de 2023).

	» Cortez, C. (2014) Investigación y acción social (1a. ed.). uam. [ https://casa-
delibrosabiertos.uam.mx/gpd-investigacion-y-accion-social.html] (Consultado 
el 25 de agosto de 2023).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

183 ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural https://ich.unesco.
org/doc/src/2003_Convention_Basic_Texts-_2018_version-SP.pdf (Consultado el 
22 de julio de 2023).

	» Giménez, G. (1997). Materiales para una teoría de las identidades sociales. 
En Valenzuela Arce y José Manuel (Coords.), Decadencia y auge de las identida-
des, El Colegio de la Frontera Norte  /  Plaza y Valdés. 

	» ______ (1999). Territorio, cultura e identidades, la región socio-cultural. Estu-
dios sobre las Culturas Contemporáneas Época II, V(9), 25-57. 

	» Girola, L. (2020). Imaginarios y representaciones sociales: reflexiones con-
ceptuales y una aproximación a los imaginarios contrapuestos. [http://www.
scielo.org.bo/pdf/rip/n23/n23_a09.pdf ] (consultado el 06 de abril de 2023).

	» inegi (2020) Censo de Población y Vivienda. [https://www.inegi.org.mx/pro-
gramas/ccpv/2020/] (Consultado el 20 de febrero de 2023). 

	» López, A. (2001). El núcleo duro, la cosmovisión y la tradición mesoamerica-
na. En J. Broda y F. Báez Jorge, Cosmovisión, ritualidad e identidad de los pueblos 
indígenas de México (pp. 47-66). Conaculta  /  Fce. 

	» Ministerio de las Cultura, las Artes y el Patrimonio del Gobierno de Chile 
(2021). [https://www.cultura.gob.cl/wp-content/uploads/2021/08/20210729_
educacion-patrimonial.-miradas-y-trayectorias_vf.pdf ] (Consultada el 30 de 
agosto de 2023).

	» Ortega, R. (2003). La diversidad del maíz en México. En G. Esteva y C. Marie-
lle (Coords.), Sin maíz no hay país (pp. 123-153). Conaculta  /  Dirección General 
de Culturas Populares  /  Museo de Culturas Populares.

	» Plan Municipal de Desarrollo de Puebla [https://planeader.puebla.gob.mx/
pdf/Municipales2021/Puebla_PMD_2021-2024.pdf ] (Consultado el 18 de julio 
de 2023).

	» Portal, M. A. (1991). La identidad como objeto de estudio de la antropolo-
gía”. Alteridades, 1,(2), 3-5, uam-Unidad Iztapalapa.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

184  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Portal, M. A., y Álvarez L. (Coords.) (2011). Pueblos urbanos: entorno concep-
tual y ruta metodológica. En Pueblos urbanos, identidad, ciudadanía y territorio 
en la Ciudad de México (pp. 1-25). unam-Centro de Investigaciones Interdiscipli-
narias en Ciencias y Humanidades  /  Miguel Ángel Porrúa.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

185 ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Emmanuel Reyes Pacheco 

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

186  ISBN: 978-607-69976-5-9

Políticas para interculturalizar la Educación Superior en Ecuador

Freddy Enrique Simbaña Pillajo29
https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c144

Introducción

El presente estudio etnográfico, realizado entre 2020 y 2022, profundiza 
en la implementación y los efectos de la Ley Orgánica de Educación Superior 
(loes) en el contexto ecuatoriano. A partir de la participación en conversato-
rios, encuentros y reuniones con actores clave, como académicos indígenas y 
autoridades universitarias, se busca comprender cómo se han transformado 
los niveles de organización, identidad colectiva y tejido social dentro de las 
instituciones de educación superior (ies).

Nuestro objetivo central es analizar los procesos de interculturalización en 
la educación superior ecuatoriana, indagando la forma en que se han abordado 
los desafíos y oportunidades planteados por la loes en términos de prácticas 
pedagógicas, gestión institucional y construcción de conocimiento. Al explorar 
las características, potencialidades, contradicciones y subjetividades presentes 
en este proceso, buscamos contribuir a un debate más profundo sobre las formas 
de construir una educación superior más inclusiva y equitativa en el Ecuador.

Problemática, contexto y antecedentes

El encuentro entre Europa y América, lejos de ser un simple intercambio 
cultural, desencadenó un proceso de dominación y subordinación que se sus-
tentó en la construcción de una jerarquía racial y cultural (Dussel, 2000; Hall, 
2013). La imposición de una visión eurocéntrica, caracterizada por la lógica 
binaria y la diferencia colonial, permitió justificar la explotación de los recur-
sos naturales y la imposición de un modelo de desarrollo incompatible con 
las cosmovisiones indígenas. A lo largo de la historia, esta lógica binaria se 
ha reproducido y transformado, adaptándose a contextos sociales y políticos 
cambiantes (Segato, 2011). Sin embargo, sus efectos persisten en la actualidad, 
29 Doctor en antropología social y cultural. Docente e investigador. Universidad Intercultural de las Nacionalidades y 
Pueblos Indígenas Amawtay Wasi. Quito, Ecuador. freddy.simbana@uaw.edu.ec https://orcid.org/0000-0002-3682-
2271 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

187 ISBN: 978-607-69976-5-9

manifestándose en el sistema de educación superior de Ecuador. Este trabajo 
se propone analizar cómo esta herencia colonial ha moldeado las relaciones 
interculturales en el contexto educativo y el modo en que se pueden construir 
alternativas decoloniales que permitan superar las desigualdades y promover 
la justicia social.

Metodología

La presente investigación, de carácter etnográfico, se desarrolló entre 2020 
y 2022, con el objetivo de analizar la situación de la interculturalidad en las 
instituciones de educación superior ecuatorianas. Para ello, se realizaron di-
versas actividades de campo, como reuniones, conversatorios, entrevistas y 
grupos focales, con la participación de académicos y representantes indígenas. 
Además, se consideraron las demandas planteadas durante el diálogo entre el 
gobierno, el movimiento indígena y las organizaciones sociales en 2022.

La recopilación de datos se complementó con una exhaustiva revisión biblio-
gráfica sobre la interculturalidad en la educación superior y con el análisis de 
datos estadísticos sobre los pueblos indígenas, afroecuatorianos y montubios del 
país provenientes del Instituto Nacional de Estadísticas y Censos (inec, 2024).

Demografía y cobertura de la educación pública

La diversidad cultural del Ecuador, marcada por la presencia de 14 naciona-
lidades y 18 pueblos indígenas, es una de sus mayores riquezas. Sin embargo, 
esta diversidad convive con desafíos persistentes, como la desigualdad edu-
cativa que afecta de manera desproporcionada a las comunidades indígenas.

Ecuador, un país reconocido por su rica diversidad cultural, enfrenta un de-
safío que perdura: la desigualdad educativa que afecta de manera despropor-
cionada a sus pueblos indígenas. A pesar de ser descendientes de los primeros 
pobladores del territorio, los indígenas ecuatorianos tienen un acceso limitado 
a la educación superior, lo que limita sus oportunidades de desarrollo y perpe-
túa las brechas sociales. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

188  ISBN: 978-607-69976-5-9

Según el Instituto Nacional de Estadísticas y Censos (inec), el Ecuador cuen-
ta con una población de 16 938 86 habitantes, donde las mujeres representan 
51.3% y los hombres 48.7%. Esta ligera mayoría femenina revela una interesan-
te dinámica demográfica en el país. 

Según datos del inec (2024), sólo 3% de los indígenas mayores de 24 años 
ha obtenido un título universitario, en comparación con el resto de la pobla-
ción. Esta disparidad, arraigada en factores históricos, sociales y económicos, 
tiene profundas implicaciones para la equidad y el desarrollo del país.

La cuestión intercultural 

Hablar de interculturalidad, es hablar de un proceso que reconoce la diver-
sidad y las diferencias entre seres humanos. Cada persona se comporta según 
la cultura a la que pertenece y depende de los valores de la sociedad en la que 
se relaciona. La interculturalidad abarca aceptación, reconocimiento, valoración, 
aprendizaje, respeto, interacciones, interrelaciones, interactuaciones, interdeci-
siones y diálogos permanentes e inmanentes entre culturas diferentes “[…] la 
interculturalidad sólo es real cuando la utopía de una sociedad libre, plural, tole-
rante y respetuosa de la diferencia, se empieza a construir […], pues en un mismo 
territorio conviven culturas múltiples, con identidades propias y diferenciadas, 
las mismas que constituyen su riqueza” (Saltos, 2019, págs. 65-66).

La diversidad de cosmovisiones, opciones, concepciones y prácticas de vida, 
permite ampliar la visión con base en diferentes formas de vivir según la edad, 
la etnia, el género, la religión, la opción sexual, la ideología o la posición po-
lítica. La interculturalidad comprende el desarrollo de procesos de toma de 
decisiones conjuntas en igualdad de condiciones. Su finalidad es la promoción 
y la práctica de la equidad, el respeto, la comprensión, la aceptación mutua y 
la creación de sinergias para el establecimiento de sociedades inclusivas, no 
discriminatorias y libres de racismo. Estos principios inciden en el diálogo de 
saberes y haceres entre pueblos con identidad cultural, propiciando el proceso, 
el uso y el análisis desde lenguas y lenguajes propios. Su aplicación redunda 
en el fortalecimiento y la revitalización de sabidurías, saberes, conocimientos 
y prácticas inherentes a la visión integral de cada pueblo. La interculturalidad 
es concebida como un proceso permanente de construcción, establecimiento y 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

189 ISBN: 978-607-69976-5-9

fortalecimiento de espacios de diálogo, comunicación e interacción horizontal 
de doble vía, entre personas, comunidades y pueblos de diferentes culturas 
(ruiicay, 2018, pág. 11).

En el caso de la Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador 
(conaie), la interculturalidad implica reconocer y valorar la sabiduría, los co-
nocimientos y prácticas de las diferentes culturas indígenas, así como su con-
tribución a la sociedad ecuatoriana en su conjunto (no sólo dirigida al mo-
vimiento indígena, sino a la sociedad en general). Además, busca superar la 
marginación, la discriminación y la exclusión histórica que han enfrentado las 
culturas indígenas a lo largo del tiempo para, en cambio, promover la construc-
ción de un tejido social más inclusivo y equitativo. 

La interculturalidad supone respetar las diferencias y la diversidad. Fomen-
ta la interacción entre culturas y pueblos de forma equitativa, de manera que 
ningún grupo cultural está por encima del otro. Reconoce los aportes de cada 
cultura para la convivencia armónica, legitimando las diversas cosmovisiones 
y prácticas culturales necesarias para un desarrollo integral de los estudian-
tes. En este sentido, la interculturalidad se convierte en la gran reflexión que 
media entre las extrañezas provenientes del encuentro entre culturas, en un 
instrumento que permite orientar el encuentro entre éstas en situaciones de 
migraciones endógenas e internacionales y que realiza una mediación en con-
textos más políticos, como el de las autonomías en territorios nacionales (Car-
bonell, 2019), dos grandes escenarios en los cuales se despliegan una serie 
de aspectos a ser comprendidos desde sus respectivas raíces hacia el diálogo 
intercultural y ciudadano y que requieren ser traducidos en el ejercicio de los 
derechos fundamentales. 

Si tiene algún sentido la categoría de interculturalidad es abarcando la so-
ciedad en su conjunto: no es exclusivamente “asunto de o para migrantes”, “de 
o para indígenas”, “de o para minorías”, sean estas alóctonas o autóctonas. 
Una cosa es asumirla superficialmente y otra llevar esa idea totalizadora a sus 
últimas consecuencias. Esta ampliación de la categoría de interculturalidad se 
produce en paralelo con su universalización; el interculturalismo puede y debe 
concebirse como válido y útil con relación a distintos tipos de sociedades, a las 
unidades supranacionales y al conjunto de la humanidad. Esto no es evidente 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

190  ISBN: 978-607-69976-5-9

ni fácil, ni está exento de debate intelectual y conflicto ideológico (Giménez, 
1986, pág. 2). 

Partiendo de este entendimiento y desde su carácter universal, la inter-
culturalidad guarda estrecha relación con el derecho de todos y todas a ser 
reconocidos/as y aceptados/as desde las particularidades que los conforman: 
la diversidad aparece entonces como elemento de toda sociedad y atañe a to-
dos los seres humanos, tomando en cuenta, además, que la cultura es la suma 
cotidiana de acciones que realizamos a partir de la convivencia gregaria, de 
los códigos sociales, mediados también por las diferencias individuales. Como 
dice Tubino (2005): “la interculturalidad no es un concepto, es una manera 
de comportarse. No es una categoría teórica, es una propuesta ética. Más que 
una idea es una actitud, una manera de ser necesaria en un mundo paradójica-
mente cada vez más interconectado tecnológicamente y al mismo tiempo más 
incomunicado interculturalmente. Un mundo en el que los graves conflictos 
sociales y políticos que las confrontaciones interculturales producen empiezan 
a ocupar un lugar central en la agenda política de las naciones” (p. 3).

Constitución de la República del Ecuador y la educación superior

La Constitución establece las bases del sistema educativo nacional e incluye 
en varios artículos principios, derechos y deberes relacionados con el principio 
de la interculturalidad en el sistema de educación superior, como se detalla a 
continuación:

Tabla 1. Articulado sobre el principio de interculturalidad en la Constitución del 
Ecuador

Artículo 1

Ecuador es un Estado constitucional de derechos y justicia, 
caracterizado por ser social, democrático, soberano, indepen-
diente, unitario, intercultural, plurinacional y laico. El poder 
reside en el pueblo, ejercido a través de los órganos públicos 
y mecanismos de participación directa. Los recursos naturales 
no renovables son patrimonio inalienable del Estado. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

191 ISBN: 978-607-69976-5-9

Artículo 16

Todas las personas, en forma individual o colectiva, tienen 
derecho a: 1. Una comunicación libre, intercultural, incluyente, 
diversa y participativa, en todos los ámbitos de la interacción 
social, por cualquier medio y forma, en su propia lengua y con 
sus propios símbolos.

Artículo 
26

La educación es un derecho de las personas a lo largo de 
su vida y un deber ineludible e inexcusable del Estado. Consti-
tuye un área prioritaria de la política pública y de la inversión 
estatal, garantía de la igualdad e inclusión social y condición 
indispensable para el buen vivir. Las personas, las familias y la 
sociedad tienen el derecho y la responsabilidad de participar 
en el proceso educativo.

Artículo 
27

La educación se centrará en el ser humano y garantizará su 
desarrollo holístico, en el marco del respeto a los derechos hu-
manos, al medio ambiente sustentable y a la democracia; será 
participativa, obligatoria, intercultural, democrática, incluyente 
y diversa, de calidad y calidez; impulsará la equidad de género, 
la justicia, la solidaridad y la paz; estimulará el sentido crítico, 
el arte y la cultura física, la iniciativa individual y comunitaria, 
y el desarrollo de competencias y capacidades para crear y 
trabajar.

Artículo 
29

EI Estado garantizará la libertad de enseñanza, la libertad de 
cátedra en la educación superior, y el derecho de las personas 
de aprender en su propia lengua y ámbito cultural.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

192  ISBN: 978-607-69976-5-9

Artículo 
57

Se reconoce y garantizará a las comunas, comunidades, 
pueblos y nacionalidades indígenas, de conformidad con la 
Constitución y con los pactos, convenios, declaraciones y 
demás instrumentos internacionales de derechos humanos, 
los siguientes derechos colectivos: 14. Desarrollar, fortalecer y 
potenciar el sistema de educación intercultural bilingüe, con 
criterios de calidad, desde la estimulación temprana hasta el 
nivel superior, conforme a la diversidad cultural, para el cuida-
do y preservación de las identidades en consonancia con sus 
metodologías de enseñanza y aprendizaje. Se garantizará una 
carrera docente digna. La administración de este sistema será 
colectiva y participativa, con alternancia temporal y espacial, 
basada en veeduría comunitaria y rendición de cuentas.

Artícu-
lo 387

2. Promover la generación y producción de conocimiento, 
fomentar la investigación científica y tecnológica, y potenciar 
los saberes ancestrales, para así contribuir a la realización del 
buen vivir, al sumak kawsay. 

4. Garantizar la libertad de creación e investigación en el 
marco del respeto a la ética, la naturaleza, el ambiente, y el res-
cate de los conocimientos ancestrales.

Nota: Asamblea Nacional Constituyente (2008).

Ley Orgánica de Educación Superior (loes)

Es el principal marco legal que regula las instituciones de educación supe-
rior en Ecuador, definiendo los principios, derechos, deberes y funciones del 
sistema de educación superior. 

Tabla 2. Articulado sobre el principio de interculturalidad en la Ley Orgánica de 
Educación Superior



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

193 ISBN: 978-607-69976-5-9

Artículo 2 La Ley Orgánica de Educación Superior (loes) define 
los principios y garantiza el derecho a una educación su-
perior de calidad, promoviendo la excelencia, intercultu-
ralidad, acceso universal, permanencia, movilidad, egre-
so sin discriminación y gratuidad en el ámbito público 
hasta el tercer nivel.

Artículo 3 La educación superior de carácter humanista, in-
tercultural y científica es un derecho y un bien público 
social que debe responder al interés público y no a in-
tereses individuales o corporativos, conforme a la Cons-
titución.

Artículo 5, h Los estudiantes tienen el derecho a recibir una edu-
cación superior laica, intercultural, democrática, inclu-
yente y diversa, que promueva la equidad de género, la 
justicia y la paz.

Artículo 8, g La educación superior debe fortalecer el Estado cons-
titucional, soberano, independiente, unitario, intercultu-
ral, plurinacional y laico.

Artículo 8, k Desarrollar, fortalecer y potenciar el sistema de edu-
cación intercultural bilingüe superior, con criterios de 
calidad y respeto a la diversidad cultural.

Artículo 9 La educación superior es indispensable para la cons-
trucción del derecho al buen vivir, en un marco de inter-
culturalidad, respeto a la diversidad y convivencia armó-
nica con la naturaleza.

Artículo 12 El Sistema de Educación Superior se rige por prin-
cipios de autonomía responsable, cogobierno, igualdad 
de oportunidades, calidad, pertinencia, integralidad y 
autodeterminación para la producción del pensamien-
to y conocimiento, en un marco de diálogo de saberes, 
pensamiento universal y producción científica y tecnoló-
gica global. Además, se basa en universalidad, igualdad, 
equidad, progresividad, interculturalidad, solidaridad y 
no discriminación, con criterios de calidad, eficiencia, 
eficacia, transparencia, responsabilidad y participación.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

194  ISBN: 978-607-69976-5-9

Artículo 13, I. Promover y fortalecer el desarrollo de lenguas, cultu-
ras y saberes ancestrales de los pueblos y nacionalidades 
del Ecuador en el marco de la interculturalidad.

Artículo 86 Las instituciones de educación superior mantendrán 
una unidad administrativa de bienestar que promoverá 
los derechos de la comunidad académica y desarrollará 
procesos de orientación vocacional y profesional, ade-
más de facilitar créditos, estímulos, ayudas económicas 
y becas, ofreciendo servicios asistenciales según las nor-
mativas de cada institución. Una de sus atribuciones es 
promover la convivencia intercultural.

D i s p o s i c i ó n 
general décima 
séptima

Las Instituciones de Educación Superior Intercultural 
tendrán un carácter comunitario en su modelo de ges-
tión, cuyas características y alcances serán especificados 
en el reglamento de la ley.

Nota. Consejo de Educación Superior (2024).

La Constitución de Ecuador de 2008 estableció un marco legal sólido para la 
construcción de una sociedad intercultural. La educación, como eje fundamen-
tal de este proceso, se orienta hacia el desarrollo de capacidades individuales y 
colectivas, reconociendo la diversidad del país. El Modelo de Evaluación Externa 
de Universidades y Escuelas Politécnicas (2019) refuerza esta visión, al enfatizar 
la importancia de la pertinencia, el reconocimiento de la diversidad y el diálogo 
de saberes en la gestión académica. Sin embargo, la implementación efectiva 
de estos principios en las instituciones educativas sigue siendo un desafío que 
requiere una constante reflexión y acción.

Reglamento general a la Ley Orgánica de Educación Superior 

Este documento alimenta la presente guía a partir de la aplicación de la 
loes, incluyendo aspectos operativos y administrativos específicos de las insti-
tuciones de educación superior. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

195 ISBN: 978-607-69976-5-9

Tabla 3. Articulado sobre el principio de interculturalidad en el Reglamento de la loes

Artículo 2 Políticas de interculturalidad: las instituciones de educa-
ción superior deben implementar políticas institucionales 
y estrategias pedagógicas específicas y transversales en su 
oferta académica. Éstas deben promover y fortalecer el sis-
tema de educación intercultural mediante el desarrollo de 
las lenguas, culturas y sabidurías ancestrales de los pueblos 
y nacionalidades del Ecuador.

Artículo 25 Carácter comunitario de las instituciones de educación 
interculturales. El modelo de gestión de estas instituciones 
se regirá por principios comunitarios como horizontalidad, 
reciprocidad, complementariedad, integralidad, solidaridad, 
interdisciplinariedad, transdisciplinariedad y diálogo de sa-
beres. Para desarrollar este modelo, se constituirá un órga-
no de carácter consultivo con representación de pueblos y 
nacionalidades indígenas, afroecuatorianos y montubios. La 
integración, atribuciones y responsabilidades de este órgano 
serán determinadas en los estatutos de cada institución. El 
Consejo de Educación Superior emitirá un reglamento es-
pecífico para reconocer las trayectorias, conocimientos y 
experiencia de los representantes de estos pueblos y nacio-
nalidades. Esto incluye su integración en el órgano colegiado 
superior y su acceso a la carrera y escalafón del personal 
académico en las instituciones de educación superior inter-
culturales

Nota: Consejo de Educación Superior (2023).

Éstos constituyen los principales documentos que conforman el marco re-
gulatorio nacional e internacional, cuya ejecución asegura el funcionamiento, 
la calidad y la equidad del sistema de educación superior en el Ecuador y mar-
ca el sustento normativo de la propuesta intercultural de esta guía técnica de 
transversalización de indicadores interculturales en el Sistema de Educación 
Superior ecuatoriano.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

196  ISBN: 978-607-69976-5-9

Avance y desafío de la educación intercultural

En América Latina, la educación intercultural emerge como una estrategia 
esencial para humanizar las sociedades y construir un horizonte civilizatorio 
que respete todas las diversidades. La región, caracterizada por una rica diver-
sidad étnica y cultural, ha enfrentado históricamente problemas de exclusión y dis-
criminación. La educación intercultural, que promueve el diálogo y el respeto entre 
diferentes culturas, se presenta como una solución viable para estos problemas.

En el Ecuador, la educación intercultural tiene un significado especial, debido 
a la presencia de numerosas nacionalidades indígenas y de comunidades afrodes-
cendientes. La integración de la interculturalidad en el sistema educativo ecua-
toriano busca no sólo preservar las culturas y lenguas indígenas, sino también 
promover la convivencia armoniosa y equitativa de todos los grupos sociales. La 
instauración de programas de educación intercultural bilingüe y la participación de 
las comunidades en la gestión educativa son pasos significativos hacia la creación 
de una sociedad más inclusiva y respetuosa de las diversidades humanas. 

El país viene implementando diversas normativas y lineamientos para mejo-
rar la calidad de la educación, con un énfasis particular en la interculturalidad. 
La Constitución ecuatoriana y la Ley Orgánica de Educación Superior estable-
cen marcos legales que garantizan una educación inclusiva y respetuosa de 
la diversidad cultural. Estas políticas incluyen la capacitación de docentes en 
competencias interculturales, la implementación de currículos que reflejan la 
riqueza cultural del país y la creación de espacios educativos que promuevan 
el respeto y la valorización de todas las culturas y realidades de los pueblos. 
Para Muñoz Landázuri (2017) educar interculturalmente significa construir una 
realidad común basada en el diálogo y el respeto mutuo, en la que todos somos 
partícipes en la construcción del conocimiento y en la que se promueve una 
transformación social hacia una sociedad más justa e inclusiva (pág. 9).

En conclusión, el enfoque intercultural del Modelo de Evaluación del Conse-
jo de Aseguramiento de la Calidad de la Educación Superior 2019 (caces, 2019) 
representa un avance significativo hacia una educación superior más justa y 
equitativa en Ecuador. Sin embargo, su implementación efectiva requiere del 
compromiso sostenido de todas las partes involucradas.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

197 ISBN: 978-607-69976-5-9

Diálogo entre gobierno, movimiento indígena y 
organizaciones sociales

En los últimos años se han producido varios levantamientos y protestas o 
paros nacionales impulsados por los movimientos sociales liderados por la co-
naie, particularmente en octubre de 2019 y, recientemente, en junio de 2022. 
En las protestas de junio de 2022, los movimientos sociales reclamaban varias 
acciones que mejoraran las condiciones de vida de la población indígena, que 
ha sido afectada por las políticas públicas, la crisis resultante de la pandemia 
y las medidas económicas. Durante las tres semanas de protestas fracasaron 
varias iniciativas de acercamiento entre el gobierno y los movimientos sociales, 
hasta que la Conferencia Episcopal Ecuatoriana (cee) emergió como un interlo-
cutor reconocido frente a las dos partes en conflicto y actuó como mediador de 
un proceso de negociación y diálogo.

Para dicho proceso de diálogo se definieron 10 temas que serían tratados en 
la negociación; los mismos fueron abordados por el gobierno y el movimiento 
indígena con la mediación de la cee durante 90 días a partir del convenio de 
paz para llegar a acuerdos en estas mesas. La cee solicitó la facilitación y rela-
toría de estas mesas, de sus diálogos y resultados a un grupo de universidades, 
lideradas por la Pontificia Universidad Católica de Ecuador (puce) y su director. 

Históricamente, los levantamientos indígenas han dado lugar a modalida-
des de diálogo con los gobiernos. A lo largo de tres décadas, todos los presi-
dentes han enfrentado este tipo de protestas y la mayoría optó por sentarse 
a dialogar. Con algunas variaciones, después de todas las jornadas de protesta 
del movimiento indígena (y de otros movimientos) se ha establecido una di-
námica de diálogo con las autoridades, muchas veces en presencia de terceras 
partes, por ejemplo, entidades internacionales, Iglesia, ong u otros. 

Tras el gran levantamiento de 1990, el gobierno y el movimiento indígena 
entraron a dialogar por primera vez y a negociar las demandas planteadas. A 
partir del levantamiento de 1990, el movimiento indígena dio muestras de que 
se representaba a sí mismo. Los antiguos mediadores, tales como el Partido 
Comunista, la Iglesia católica o los protestantes que estuvieron presentes has-
ta más o menos la década de los setenta representando a los indígenas, en el 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

198  ISBN: 978-607-69976-5-9

levantamiento del noventa están ausentes de todo protagonismo, dejando el 
protagonismo al movimiento indígena. Éste al momento del acontecimiento del 
90 ha ganado ya un espacio de poder como grupo real de presión en la esfera 
de la lucha política. 

Los intereses principales de los gobiernos han sido superar los conflictos 
vehementes, los enfrentamientos violentos y llegar a un tipo de arreglo entre 
las partes, sin demostrar la capacidad (y la voluntad) de resolver las problemá-
ticas de fondo de las democracias. La fragmentación y heterogeneidad de los 
movimientos sociales latinoamericanos se ha acentuado en la última década, 
conformando un mosaico de luchas en las que convergen intereses sindicales, 
campesinos, indígenas, de género, ambientales y de otros grupos. Esta diver-
sidad, a su vez, se entrelaza con los crecientes niveles de polarización política, 
producto de las profundas desigualdades y las promesas incumplidas por los 
modelos neoliberales. Semejante situación plantea importantes desafíos para 
la construcción de sociedades más justas y equitativas en la región. 

Desde esta perspectiva, la necesidad de diálogo se relaciona con la urgencia 
de terminar una crisis violenta y superar la violencia y el racismo, expresados no 
sólo en enfrentamientos en las calles, sino también en las declaraciones, en los 
medios de comunicación y las redes sociales. En ese sentido, los diálogos son me-
canismos que permiten canalizar y procesar diferencias. Uno de los obstáculos 
para que el diálogo así entendido realmente funcione es la falta de encuentros 
reales en mundos cada vez más distanciados: por un lado, el mundo de pueblos 
y nacionalidades indígenas, de la realidad de la ruralidad, de la vida campesina y 
marginada y de los sectores sociales más excluidos; por el otro, el mundo de las 
élites urbanas, con un supuesto alto profesionalismo técnico, que en la mayoría 
de los casos representan a la burocracia estatal a nivel directivo. 

El desafío de construir un diálogo intercultural genuino en contextos de con-
flicto cultural supone superar las profundas divisiones que se generan a partir de 
la percepción de incompatibilidades en valores, creencias y prácticas. Esto im-
plica propiciar un proceso de transformación social que va más allá de la simple 
comunicación y requiere un enfoque integral que aborde las causas profundas 
de los conflictos y promueva el reconocimiento mutuo y la construcción de con-
fianza entre diferentes grupos culturales. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

199 ISBN: 978-607-69976-5-9

Los diálogos que han tenido lugar en el Ecuador como consecuencia de 
conflictos violentos tienen características de diálogos interculturales, al mismo 
tiempo, que reflejan la exclusión social, mostrando que entre las partes existe 
una desigualdad histórica. Uno de los objetivos de los diálogos interculturales 
es desarrollar una comprensión más profunda de diversas perspectivas y prác-
ticas, con el propósito de aumentar la participación, la libertad y la capacidad 
de tomar decisiones, de fomentar la igualdad y mejorar los procesos creativos. 

En ese sentido, también se debe considerar la relevancia que tiene el diálogo 
al interior de las organizaciones indígenas con sus bases territoriales como me-
canismos de toma de decisiones y construcción de consensos. De esta forma, y 
según declaraciones de la conaie, las 10 demandas del levantamiento de junio 
de 2022 han sido consultadas y discutidas con las comunidades indígenas a lo 
largo de más de un año y han sido presentadas al gobierno del presidente Lasso 
desde el inicio de su administración, sin que pudiera llegarse a un acuerdo o 
consenso al respecto. Considerando las experiencias y las  conceptualizaciones 
de los procesos de diálogo que han tenido lugar durante las últimas décadas en 
el Ecuador, se puede afirmar que el problema central consiste en que las partes 
protagonistas de los conflictos sociales e interculturales no han podido en-
contrar formas adecuadas de gestionarlos ni de evitar que éstos se conviertan 
en crisis, es decir, abordando las violencias y aprovechando para transformar 
las relaciones tensas entre las partes de manera de lograr una convivencia de-
mocrática, incluyente e intercultural. Hasta el momento, los diferentes diálogos, 
producto de crisis violentas, no han tenido una gobernanza sólida, transparente 
y democrática, con credibilidad y tangibles, para constituirse en una herramienta 
eficiente, confiable y aceptada para las partes.

Aplicabilidad de la interculturalidad en la educación superior 

La red Yanantin es una comunidad académica diversa y dinámica que reúne 
a docentes e investigadores de 14 universidades ecuatorianas para promover 
la investigación, la capacitación y la publicación sobre las culturas, las ciencias 
y los saberes ancestrales de los pueblos del Ecuador. A través de este trabajo 
colaborativo, se busca fortalecer la identidad cultural, fomentar el diálogo inter-
cultural y contribuir a la construcción de una sociedad más justa y equitativa. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

200  ISBN: 978-607-69976-5-9

En un momento de crisis política y resistencia, durante el Paro Nacional30, 
Yanantin envió a la conaie el documento “Propuesta de indicadores para la 
medición de la implementación de la interculturalidad y diversidad en las ins-
tituciones de educación superior del Ecuador”, que señalaba 17 indicadores 
(Simbaña, 2023, pág. 12) como insumo para la Mesa Técnica Educación Supe-
rior; la misma sirvió de base para orientar el debate sobre la educación supe-
rior y reformular el Sistema de Evaluación de la Educación Superior, incorporando 
indicadores y parámetros de interculturalización en la Evaluación y Categorización 
por el Consejo de Aseguramiento de la Calidad de la Educación Superior (caces)31. 

A partir de lo señalado, en septiembre de 2023 el Consejo de Educación 
Superior (ces) realizó un monitoreo de las Instituciones de Educación Superior 
con base en la denominada: “Encuesta para la medición de la implementación 
de la interculturalidad y diversidad en las instituciones del Sistema de Educa-
ción Superior del Ecuador / 2023”, encuesta desarrollada por la Red de saberes 
y conocimientos ancestrales de las instituciones de educación superior (Sim-
baña, 2023). 

La mesa “Diálogo entre gobierno, movimiento indígena y organizaciones 
sociales (junio-octubre 2022)” fue un evento histórico en Ecuador. Su impor-
tancia radica en la oportunidad que brindó para abordar de manera directa y 
abierta las demandas de los pueblos indígenas y de las organizaciones sociales, 
generando un espacio de diálogo y negociación crucial para la construcción 
de una sociedad más justa y equitativa. La demanda de acceso, cobertura y 
pertinencia de la educación superior para los pueblos y nacionalidades estuvo 
situada en la demanda N° 3. Este marco facilitó la comprensión de las causas 
profundas, los actores involucrados y las posibles soluciones, lo que permitió 
diseñar estrategias más efectivas para abordar el problema.

30  Las manifestaciones de 2022 en Ecuador, también conocidas como Paro Nacional, fueron una ola de movili-
zaciones a nivel nacional; las mismas se realizaron entre el 13 y el 30 de junio de ese año, siendo convocadas por 
varias organizaciones sociales, principalmente por la Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador 
(CONAIE), para manifestar su oposición a las políticas y programas neoliberales del gobierno de Guillermo Lasso. 
31 Organismo público que tiene la responsabilidad de regular, planificar y coordinar el Sistema de Aseguramiento 
de la Calidad de la Educación Superior en Ecuador.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

201 ISBN: 978-607-69976-5-9

Tabla 4. Políticas para interculturalizar el Sistema de Educación Superior
Problemática Demanda

DEMANDA  3 Interculturalizar el Sistema de Educación 
Superior

El paradigma actual 
de la educación su-
perior no responde 
a las necesidades y 
problemáticas y a la 
diversidad epistemo-
lógica, presentes en 
el territorio nacional.

12. Reformular el Sistema de Evaluación 
de la Educación Superior, incorporando 
indicadores y parámetros de intercultura-
lización en la Evaluación y Categorización 
que se realizará el año 2025, por el caces. 
Se proponen mínimamente los siguientes 
indicadores:

• Al menos 21% de las investigaciones desa-
rrolladas por las instituciones de educación 
superior sea sobre los idiomas, axiologías, 
ciencias, saberes, conocimientos, tecno-
logías, pedagogías y epistemologías de los 
pueblos y nacionalidades indígenas, pueblo 
afroecuatoriano y pueblo montubio.

• Al menos 21% de carreras y/o programas 
sobre ciencias, saberes, conocimientos, tec-
nologías, pedagogías y epistemologías de los 
pueblos y nacionalidades indígenas, pueblo 
afroecuatoriano y pueblo montubio.

• Al menos 21% de las publicaciones cien-
tíficas y de la literatura técnica en lenguas 
originarias.

• Al menos 21% de las mallas curriculares 
de los programas-carreras que incluyan 
materias sobre ciencias, saberes, conoci-
mientos, tecnologías, pedagogías y episte-
mologías de los pueblos y nacionalidades.

• Al menos 21% de las carreras o materias 
se enseñan en uno de los idiomas origina-
rios.

• Al menos 21% de las tesis de grado sean 
realizadas en los territorios de pueblos y 
nacionalidades indígenas, pueblo afroecua-
toriano y pueblo montubio.

Nota. Tabla elabora a partir de Cárdenas, Poce y Sampértigui (2023).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

202  ISBN: 978-607-69976-5-9

El instrumento citado se remitió a los rectores/ras, de sesenta y dos (62) 
Universidades y Escuelas Politécnicas (uep) y ciento noventa y un (191) Insti-
tutos Superiores Técnicos Tecnológicos Pedagógicos de Artes y Conservatorios 
Superiores (isttcs), remitiéndose vía el sistema de gestión documental Quipux, 
a un total de doscientas cincuenta y tres (253) instituciones de educación supe-
rior del país (Consejo de Educación Superior, 2023). Algunos de los resultados 
obtenidos, tomando en cuenta las preguntas 15 y 17, se citan a continuación:

Pregunta 15. Del total de ciento treinta (130) instituciones de educación 
superior que remitieron la contestación del cuestionario de encuesta 
sobre si la ies tiene asignaturas de posgrado específico y / o contenidos 
en asignaturas de posgrado sobre culturas, ciencias, conocimientos, sa-
beres y tecnologías de los pueblos y nacionalidades, se obtuvo que 84 % 
que corresponden a ciento nueve (109) ies manifestaron que no cuen-
tan con asignaturas de posgrado específicas; y 16% que corresponden a 
veinte y uno (21) ies, respondieron que sí.

Pregunta 17. Sobre la consulta realizada sobre si las ies cuentan o no 
con tesis de pregrado, posgrado, artículos, manuales, revistas o cual-
quier otro texto académico en kichwa, shuar u otra lengua ancestral, 
que se encuentren en el repositorio de la ies, desarrolladas por su co-
munidad universitaria, únicamente 7% de las uep que representa nueve 
(9) Universidades y Escuelas Politécnicas y 5% que representa a seis (6) 
isstcs respondieron de manera afirmativa, por el contrario respondieron 
de manera negativa 73% que representan noventa y cinco (95) isttcs y 
15% que son veinte (20) de uep (Consejo de Educación Superior, 2023).

En este contexto de transformación, las crecientes expectativas sociales 
relacionadas con la universidad han sedimentado en la nueva noción de inter-
culturalidad recogida por la loes de 2010, que históricamente es la concepción 
acorde con los derechos colectivos hasta el momento. Desde el enfoque de la 
interculturalidad y el diálogo de saberes no se trata de “folclorizar” los planes 
de grado y posgrado, sino, más bien, de establecer mecanismos epistemológi-
cos y didácticos que permitan la verdadera incorporación de saberes ances-
trales en todos los niveles de educación, incluso en los microcurrículos de las 
distintas asignaturas (Moncayo, 2024, pág. 85).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

203 ISBN: 978-607-69976-5-9

Si profundizamos un poco más allá del plano jurídico de los términos, la 
conjunción de la plurinacionalidad con el concepto de responsabilidad involu-
cra la conexión con la categoría de la ética intercultural. Esto acarrea profundas 
consecuencias políticas sobre el modelo de universidad que se está proyectan-
do. En primera instancia, la autonomía responsable, para que la universidad sea 
una esfera en la que opera el bien social con responsabilidad con la sociedad.

Conclusiones

La implementación de esta política pública, que abarca todo el sistema de 
educación superior, representa un hito en la construcción de una educación 
superior plurinacional e intercultural en Ecuador. A través de la participación 
de las organizaciones de los pueblos y las nacionalidades indígenas, afroecua-
torianos y montubios, se establecerán parámetros e indicadores que garan-
ticen la incorporación de saberes ancestrales, lenguas, tecnologías y episte-
mologías propias de estos pueblos en las mallas curriculares y proyectos de 
investigación.

El nuevo modelo de evaluación, a partir de 2025 y 2026, permitirá valorar 
el impacto positivo de la investigación y la vinculación con las comunidades, 
fortaleciendo el vínculo entre las ies y los pueblos y nacionalidades, y contribu-
yendo a reducir las desigualdades existentes. La incorporación de indicadores 
de interculturalidad y plurinacionalidad será clave para medir el avance hacia 
una educación superior más inclusiva y equitativa.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

204  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Asamblea Nacional Constituyente. (2008). Constitución de la República del 
Ecuador. Asamblea Nacional Constituyente.

	» caces. (2019). Modelo de Evaluación Externa de Universidades y Escuelas Po-
litécnicas 2019. Consejo de Aseguramiento de la Calidad de la Educación Supe-
rior. https://www.caces.gob.ec/wp-content/uploads/downloads/2019/12/3.-Mo-
delo_Eval_UEP_2019_compressed.pdf

	» Carbonell, Y. E. (2019). Construcciones Pedagógicas Interculturales Bilingües 
en Contextos Escolarizados. Editorial Universitaria Abya-Yala.

	» Cárdenas, Juan ; Ponce, Fernando ; Sempértegui, Fernando (Coordinadores). 
(2023). Diálogo entre gobierno, movimiento indígena y organizaciones sociales. 
Abya-Yala.

	» Consejo de Educación Superior. (2023). Coordinación de monitoreo e infor-
mación del Sistema e Educación Superior. Informe técnico de levantamiento de 
información relacionado con el principio de interculturalidad en las instutuciones 
de educación superior del ecuador – i-cmi-dme-085-2023. Technical report.

	» Dussel, E. (2000). Europa, modernidad y eurocentrismo. En La coloniali-
dad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. 
(págs. 24-33). CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales.

	» Giménez, C. (1986). Interculturalismo. https://goo.gl/29FTyL

	» Hall, S. (2013). Occidente y el resto: discurso y poder. En Discurso y Poder 
(págs. 49-112). Huancayo, Perú: Biblioteca Nacional del Perú.

	» inec. (2024). Censo de población y vivienda 2019. Instituto Nacional de Esta-
dísticas y Censos - Ecuador.

	» Moncayo, G. E. (2024). Tercera reforma de la universidad ecuatoriana a la 
luz de los cambios del mundo contemporáneo. En Hacia dónde va la la educa-
ción superior: El caso de Ecuador (págs. 59-96). Esquel.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

205 ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Muñoz Landázuri, M. (2017). “Educación intercultural bilingüe: elaboración 
de indicadores para la evaluación y monitoreo”. REVISTA ILLARI(3), 8-16. ht-
tps://doi.org/http://repositorio.unae.edu.ec/handle/56000/350

	» ruiicay. (2018). Red de Universidades Indígenas, Interculturales y Comuni-
tarias de Abya Yala. https://www.uraccan.edu.ni/ sites/default/files/2020-09/
CCRISAC%20

	» Saltos, C. F. (2019). Bases y estrategias de la gestión (de lo) cultural. Derechos 
culturales para el Buen Vivir. Ediciones Abya-Yala.

	» Segato, R. L. (2011). Género y colonialidad: en busca de claves de lectura y de 
un vocabulario estratégico descolonia. En (. K. Bidaseca, & V. V. Laba., Feminis-
mos y poscolonialidad. Descolonizando el feminismo desde y en América Latina. 
(págs. 17-48). Ediciones Godot.

	» Simbaña, F. (2023). Interculturalización de la Educación Superior en Ecua-
dor: experiencia de YANANTIN. Revista InveCom, 4(1), 1–16. https://doi.org/ht-
tps://doi.org/10.5281/zenodo.8317399

	» Tubino, F. (2005). La praxis de la interculturalidad en los Estados Naciona-
les Latinoamericanos. Cuadernos Interculturales., III(5), 83-96.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

206  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Freddy Enrique Simbaña Pillajo

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

207 ISBN: 978-607-69976-5-9

El desencuentro de las variantes dialectales en los espacios áulicos 
de la Universidad Intercultural del Estado de Puebla

María Elizabeth Sandoval Brunete32

Luis Alberto García Guerrero33

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c145

Introducción 

Los espacios áulicos interculturales son lugares en los que convergen es-
tudiantes de distintos contextos, cuyas prácticas culturales, entre ellas, las 
variantes dialectales de distintas lenguas, llegan a causar desencuentros en 
la interlocución que establecen los hablantes. El objetivo de este capítulo es 
identificar las dificultades derivadas de la comunicación en las variantes dia-
lectales en los espacios áulicos de la uiep,34 así como evidenciar el impacto que 
experimentan los hablantes frente a la preponderancia de alguna de ellas. Los 
testimonios de los colaboradores permiten reconocer dos lecturas: la primera 
enfatiza la tergiversación de los mensajes ocasionada por la variante dialectal, 
mientras la segunda tiene que ver con el uso del español como medio de in-
terlocución entre hablantes de lenguas originarias. Es importante considerar la 
revalorización de las variantes dialectales para contribuir a la creación de un 
marco que guíe la transformación de la práctica de la interculturalidad en los 
espacios áulicos.

En la Universidad Intercultural del Estado de Puebla (uiep) los espacios de 
convivencia intercultural son los lugares donde estudiantes provenientes de 
distintos contextos interactúan y comparten sus prácticas y formas culturales. 
Según Ávila (2022), algunos de estos espacios pueden desarrollarse dentro 
de las aulas, en los sitios de recreación, en la cafetería, entre otros lugares. 

32  Licenciatura, Universidad Intercultural del Estado de Puebla, Estudiante, uiep, elizabethsanfoval22@gmail.
com. https://orcid.org/0009-0002-8382-6934   
33  Licenciatura, Universidad Intercultural del Estado de Puebla, Estudiante, uiep, luisguerrero0204@gmail.com. 
https://orcid.org/0009-0001-9496-6273 
34  La Universidad Intercultural del Estado de Puebla se encuentra en el municipio de Huehuetla, en la Sierra 
Norte del estado. La uiep se destaca por sus programas académicos, diseñados para atender las necesidades 
de las comunidades originarias de la región. Algunas de las licenciaturas que ofrece son Enfermería, Lengua 
y Cultura, Desarrollo Sustentable, Turismo Alternativo, Ingeniería en Agronomía y Zootecnia e Ingeniería Civil 
Sustentable. En 2024, la universidad reportó una matrícula de 1,284 estudiantes, la mayor parte de los cuales se 
concentra en las carreras mencionadas.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

208  ISBN: 978-607-69976-5-9

En estos espacios, la interculturalidad implica llevar a cabo acciones dirigidas a 
valorar, reconocer y apreciar los valores culturales de las personas con las que 
se interactúa, exaltando las particularidades de cada grupo, favoreciendo la di-
versidad y promoviendo que sean parte de ellos y de la comunidad (Ávila, 2022).

En estos espacios se identifican varias dimensiones, que incluyen la diversi-
dad lingüística, la identidad, la vestimenta y las tradiciones, que desempeñan 
un papel importante para poder comprenderlos. Estos elementos permiten la 
existencia de una diversidad cultural; las personas pueden interactuar, com-
partir, aprender sobre otras culturas y, en consecuencia, mejorar la compren-
sión y el respeto mutuo (Aguilar y Buraschi, 2012).  Por razones de tiempo y 
espacio, en las siguientes líneas nos enfocaremos únicamente en la dificultad 
de comunicación que experimentan los estudiantes frente a la diversidad lin-
güística presente en los espacios áulicos interculturales de la uiep.

Como bien se sabe, la lengua es una herramienta fundamental para la co-
municación, el pensamiento y la conformación de la identidad; asimismo, fun-
ciona como un factor clave en la interacción entre personas provenientes de 
diferentes contextos socioculturales (Gómez, 2016). Como resultado de la exis-
tencia de estos entornos, existe una amplia diversidad lingüística, misma que 
refiere a la coexistencia de una multiplicidad de lenguas en un determinado es-
pacio. Es por ello que la revalorización de las variantes lingüísticas sirve como 
marco para guiar la transformación de la práctica de la interculturalidad en los 
espacios áulicos (Deance y Vázquez, 2010).

Desarrollo	

En la época contemporánea, con el objetivo de acrecentar el eje intercultu-
ral en el sistema educativo mexicano, se decidió desarrollar proyectos univer-
sitarios interculturales alrededor del país, que coadyuven a impulsar la educa-
ción y el desarrollo social de los pueblos originarios, como también iniciativas 
socioculturales y lingüísticas (Dietz y Cortés, 2019). 

En esta tesitura, se busca que la interculturalidad sea entendida desde los 
actores, pues son ellos los que, desde sus cotidianidades, viven los beneficios 
y los retos que ésta conlleva dentro de los espacios áulicos, además de ofrecer 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

209 ISBN: 978-607-69976-5-9

una educación cultural pertinente para la diversidad de los pueblos originarios, 
que revalorice los saberes y conocimientos tradicionales estableciendo un au-
téntico diálogo de saberes. Es así que la implementación de las universidades 
interculturales es una respuesta a la deuda histórica que se tiene con los pue-
blos originarios en términos de la educación (Dietz, 2014).

En este sentido, los espacios áulicos interculturales tienen el compromiso 
de atender las necesidades que se derivan de la gran diversidad cultural, par-
tiendo de la diversidad lingüística de los participantes, pues se busca que las 
instituciones propicien la convivencia y el enriquecimiento de las culturas y 
grupos sociales, contribuyendo a la construcción de una sociedad equitativa 
y justa, que inspire la reflexión y revalorice las formas de ser, pensar, sentir y 
actuar (Lucas y Cruz, 2018). De esta manera, se asimila que dicha convivencia y 
comunicación asertiva son prioritarias en este tipo de ambientes. 

Empero, la realidad muchas veces no está asociada a lo que se dice. En este 
sentido, la comunidad universitaria experimenta problemas de comunicación 
provocados por la diversidad lingüística, como: la falta de diseño y ejecución 
de un modelo educativo elaborado por los hablantes de las lenguas originarias, 
la falta de materiales didácticos que permitan atender las diferentes variantes 
lingüísticas, la preponderancia de una variante estándar, la tergiversación de 
los mensajes producidos por una persona hablante de una lengua originaria 
cuando se los expresa a otro hablante de la misma lengua pero de una variante 
lingüística diferente. 

La dificultad de comunicación experimentada por los estudiantes frente a 
la diversidad lingüística existente en los espacios áulicos interculturales de la 
uiep es un problema que se ha identificado en el diálogo que se establece entre 
algunas personas de la comunidad universitaria, constatándose que los alum-
nos tienen la necesidad de utilizar el español para comunicarse a causa del 
desencuentro entre las variantes de su propia lengua.

Es importante identificar estos acontecimientos para tener un panorama 
más completo de lo que se interpreta en primera instancia sobre la diversidad 
lingüística presente en estos espacios. Asimismo, resulta relevante conocer 
desde la voz de los hablantes el impacto que provoca el hecho de que una va-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

210  ISBN: 978-607-69976-5-9

riante dialectal prepondere en su aula de clase, lo que hace que se vuelva una 
variante estándar, ya que a menudo da lugar a dificultades en la comunicación. 

Tomando en cuenta lo anterior, se pretende que este trabajo evidencie di-
cha situación, para posibilitar la atención de este problema considerando el 
sentir de los hablantes dentro de los espacios áulicos. Es así que, más allá de 
ver a las variantes dialectales como un problema, se busca observarlas como 
una oportunidad de desarrollo.

Marco Teórico

Como se ha venido planteando, las universidades interculturales son institu-
ciones públicas de educación superior que brindan una formación pertinente y 
de calidad a estudiantes de diversos orígenes culturales y lingüísticos, especial-
mente a aquellos pertenecientes a pueblos originarios de México. Surgieron a 
partir de la demanda de distintos actores que impulsaron iniciativas que busca-
ban el reconocimiento de los derechos de los pueblos originarios (Lloyd, 2019).

En este sentido, lo expuesto por Lloyd guía las prácticas interculturales 
desarrolladas en la uiep, como el diálogo entre conocimientos tradicionales y 
universales, que promueve la participación comunitaria y la vinculación en-
tre la institución y otros actores sociales para coadyuvar al desarrollo regio-
nal; así, contribuye a la práctica de la interculturalidad. Al ser una entidad con 
pertinencia cultural-social, se sustenta en los principios de interculturalidad, 
sustentabilidad, comunalidad y perspectiva de género. Su principal objetivo es 
formar profesionales, intelectuales e investigadores que contribuyan al desa-
rrollo humano, económico, social, cultural y territorial de los diferentes pue-
blos originarios de la Sierra Norte de Puebla, en un marco de equidad, respeto 
y cooperación (Loeza y Gibson, 2015).

Las universidades interculturales, como la uiep, constituyen un avance signi-
ficativo en la democratización de la educación superior en México. Al integrar 
conocimientos ancestrales de los pueblos originarios con saberes académicos, 
estas instituciones promueven una formación integral, que respeta la diver-
sidad cultural y lingüística del país. Sin embargo, a pesar de estos logros, es 
fundamental que estas instituciones continúen innovando y adaptándose a las 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

211 ISBN: 978-607-69976-5-9

necesidades cambiantes de las comunidades, a fin de consolidar su papel como 
agentes de transformación social y cultural. 

Como propone Wences (2021), la interculturalidad crítica y la decoloniali-
dad epistémica buscan superar la visión eurocéntrica de la interculturalidad 
que ha sido promovida tanto por los programas gubernamentales de educación 
como por los pensadores interculturales. En su lugar propone una intercultu-
ralidad que desafíe el logos occidental y promueva el diálogo simétrico y conti-
nuo entre diferentes culturas y lenguas.

En el caso de la uiep, la propuesta de interculturalidad epistémica de Wences 
se lleva a cabo parcialmente en lo que tiene que ver con el impulso activo de 
procesos de intercambio realizados en la universidad, facilitando la construc-
ción de espacios de encuentro entre seres y saberes. Sin embargo, es posible 
que la comunicación presente complicaciones causadas por los desencuentros 
entre las variantes lingüísticas, lo que puede llegar a hacer que no se concreten 
los procesos de intercambio. 

Por ello es necesario ir más allá de una visión eurocéntrica de la intercul-
turalidad, limitada a un intercambio superficial de costumbres y tradiciones. 
Se requiere una decolonialidad epistémica, que cuestione la hegemonía del 
pensamiento occidental y abra espacios para un diálogo que se encargue de 
reducir las asimetrías entre diferentes saberes y mundos de vida.

En el caso específico de la diversidad lingüística, las fuentes nos alertan 
sobre un problema / elemento fundamental: la influencia de una variante dia-
lectal estándar, que prepondera sobre otras variantes. Esto reproduce la lógica 
de la colonialidad, que impone una lengua y una cultura como dominantes, 
mientras relega las demás a un estatus inferior.

En este sentido, la revalorización y el uso de las variantes dialectales se 
vuelven cruciales. No se trata de negar la importancia del español como lengua 
franca, que permite la comunicación entre diferentes culturas, sino de recono-
cer y respetar la riqueza y la complejidad de la diversidad lingüística, que se 
expresa en las diferentes variantes dialectales.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

212  ISBN: 978-607-69976-5-9

Los desencuentros entre las variantes dialectales presentes en la uiep se re-
lacionan con diversos factores, entre los que destacan la influencia del español 
estándar, la escasez de materiales didácticos en todas las variantes lingüísticas 
y la insuficiente formación de los docentes en la enseñanza de lenguas origina-
rias. A estos desafíos se suman las dinámicas sociales internas de la institución, 
en las que el prestigio asociado a ciertas variantes lingüísticas puede generar 
tensiones y dificultar la inclusión de todas las voces. Tales barreras lingüísticas 
no sólo obstaculizan la comunicación efectiva, sino que pueden limitar la pre-
servación de la diversidad lingüística y cultural dentro de la universidad.

En esta óptica, en el diccionario de lingüística y fonética Crystal (2000) men-
ciona que la lengua es un aspecto fundamental de la comunicación humana y 
su preservación es esencial para la comprensión y el respeto de otras culturas. 
En tanto una lengua es un sistema complejo de signos lingüísticos que utiliza-
mos para comunicarnos, cada lengua posee su propia gramática, vocabulario, 
pronunciación y variantes dialectales, que no son más que variedades lingüís-
ticas regionales o sociales que se diferencian de la lengua estándar en aspectos 
como la pronunciación, la gramática y el vocabulario. 

Estos dialectos pueden ser utilizados en contextos informales y cotidianos 
por los hablantes de una comunidad lingüística determinada. Su existencia da 
lugar a la diversidad lingüística, un fenómeno cada vez más presente en el ám-
bito educativo, especialmente en instituciones que cuentan con una población 
estudiantil multilingüística, misma que puede dar lugar a una serie de desafíos 
en el aula, como la falta de comprensión entre estudiantes que hablan diferen-
tes variantes dialectales (Olmos, 2016).  

En consecuencia, la naturaleza dual de la diversidad lingüística en el aula 
constituye una fuente de desafíos y oportunidades. Ello enfatiza la importancia 
del papel desempeñado por el docente en la creación de ambientes inclusivos y 
en el uso de estrategias pedagógicas adecuadas y resalta la necesidad de contar 
con recursos didácticos apropiados y de evaluar las competencias lingüísticas 
de manera inclusiva. Finalmente, se propone una perspectiva positiva y proac-
tiva hacia la diversidad lingüística, destacando su potencial para promover va-
lores como la interculturalidad y el respeto mutuo.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

213 ISBN: 978-607-69976-5-9

La existencia de una variante estándar, esto es, una variable lingüística que 
es reconocida y aceptada por una comunidad de hablantes como la más pres-
tigiosa, lleva a que sea utilizada en situaciones formales, por ejemplo, en la 
educación, los medios de comunicación y la literatura. Esta variedad lingüística 
es la que se enseña en las escuelas y se espera que los estudiantes la dominen 
para tener éxito en su vida académica y profesional (Crystal, 2000). 

Las nociones de estándar y norma lingüística son construcciones sociales y 
políticas que han sido objeto de diversas interpretaciones a lo largo del tiempo. 
La definición de estos términos varía considerablemente según la perspectiva 
desde la que se aborde el tema. Esencialmente, tanto los estándares como las 
normas lingüísticas son resultado de decisiones políticas que buscan regular 
el uso de la lengua en una sociedad determinada. Su establecimiento implica 
la selección de una variante lingüística particular para usos oficiales, lo que 
conlleva la definición de términos, sintaxis y discurso.

La promoción de la diversidad lingüística en la uiep es fundamental para ga-
rantizar una educación inclusiva y equitativa. El reconocimiento y la valoración 
de las variantes dialectales de los estudiantes fomentan una mayor participa-
ción y motivación en el aprendizaje. Además, contribuyen a la preservación de 
la diversidad cultural y lingüística del país. Sin embargo, es importante señalar 
que el reconocimiento de la diversidad lingüística no debe entenderse como 
un relativismo lingüístico, que niegue la importancia de la enseñanza de una 
lengua estándar. Más bien, supone encontrar un equilibrio entre la valoración 
de la diversidad y la adquisición de las competencias lingüísticas necesarias 
para participar plenamente en la sociedad.

De acuerdo con lo anterior, surge la necesidad de atender la presencia de 
estas variantes dialectales. El Instituto Nacional de Lenguas Indígenas (Inali) 
propuso nuevas categorías catalográficas para arrojar mejor luz sobre la di-
versidad de lenguas originarias existentes en México, identificando 11 familias 
lingüísticas, 68 lenguas originarias y 364 variantes dialectales. Sin embargo, en 
el trabajo de campo se observa que el desencuentro va más allá de identificar 
a qué variante dialectal pertenece el hablante; el abordaje de la problemática 
antes mencionado sólo prepondera cuando se realiza un análisis a nivel gene-
ral; esto lleva a dejar de lado el impacto que produce el desencuentro de las 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

214  ISBN: 978-607-69976-5-9

variantes lingüísticas, pues no existen indicadores propios de este nivel. Cabe 
mencionar que no se pretende deslegitimar estos estudios cuantitativos, ya 
que son guías esenciales de este documento. 

En la misma línea, la Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos 
Indígenas establece la necesidad de propiciar la educación integral en lenguas 
originarias, así como su enseñanza y lectoescritura, estableciendo programas 
educativos pluriculturales en todos los niveles, donde la acción educativa es 
el mecanismo que debe asegurar el uso y desarrollo de las lenguas originarias. 
Además, se plantea la importancia de incluir y fomentar los enfoques de 
la interculturalidad en las relaciones entre el Estado y la sociedad, confor-
mada tanto por la población hablante de lenguas originarias como por la 
población hispanohablante.

A pesar de estos esfuerzos, en los espacios áulicos interculturales de la 
uiep se presentan dificultades en la comunicación entre los estudiantes, lo que 
puede afectar su aprendizaje y su integración a la comunidad académica. En 
este contexto, se plantea la presente investigación sobre la dificultad de co-
municación que experimentan los estudiantes frente a la diversidad lingüísti-
ca existente en los espacios áulicos. Dicha investigación toma como base los 
testimonios de los colaboradores y los enfoques teóricos de los autores antes 
mencionados.

Metodología 

La presente investigación emplea una metodología cualitativa, que fue de-
sarrollada en las instalaciones de la Universidad Intercultural del Estado de 
Puebla mediante la realización de tres entrevistas semiestructuradas. Según 
la propuesta de Díaz et al. (2013) y Baena (2017), es necesario tener un alto 
grado de sensibilidad tanto durante el curso de la entrevista como con el cola-
borador. Las entrevistas fueron grabadas contando con la autorización previa 
de los entrevistados. Es importante mencionar que, para la investigación, se 
determinó que la misma se realizara en colaboración con la población estu-
diantil, debido a que es la principal actora dentro de estos entornos y podría 
brindar una perspectiva a “ras del suelo” (véase tabla 1). De esta manera se 
buscó evidenciar la situación real en torno a los desencuentros entre variantes 
dialectales dentro de los espacios áulicos interculturales. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

215 ISBN: 978-607-69976-5-9

Tabla 1. Estudiantes colaboradores                                         

Nombre Edad Licenciatura Lugar de origen
Lengua 

originaria

Irais Rojas León 23
Lengua y 
Cultura

San Pedro Llano 
Grande, Tlaxiaco, 

Oaxaca
Mixteco

Guadalupe 
Yoliria Márquez 

López
21

Turismo 
Alternativo San Miguel Te-

nango, Zacatlán, 
Puebla

Náhuatl

Manuel Salazar 
Santiago

21
Derecho con 

enfoque 
intercultural

Olintla, Puebla Totonaco

Así, en colaboración con los estudiantes se construyó un diálogo dirigido a co-
nocer las afectaciones en la comunicación entre personas hablantes de variantes 
dialectales distintas, mismo que se desarrolló con base en las siguientes preguntas:
•	 ¿Hablas alguna lengua originaria?
•	 Como hablante de una lengua originaria, ¿a qué dificultades de comunica-

ción te has enfrentado dentro de tu salón de clase?
•	 ¿Qué dificultades identificas al momento de recibir un mensaje o de expre-

sarte en español? 
•	 ¿Con que lengua te sientes más cómodo y en confianza al hablar?

Por razones éticas y morales, se solicitó a los colaboradores su autorización 
para mencionar sus nombres completos; se ha transcrito textualmente lo que 
compartieron en sus testimonios. Toda la información vertida en esta investi-
gación, así como las interpretaciones hechas en el escrito, son responsabilidad 
única de los autores.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

216  ISBN: 978-607-69976-5-9

Discusión

Esta investigación se interesó en identificar la dificultad que experimentan 
los estudiantes frente a la diversidad lingüística existente en las aulas. Como se 
mencionó anteriormente, dada la naturaleza de la investigación se utilizó una 
metodología cualitativa. Los entrevistados pertenecen a las culturas ñuu savi, 
náhuatl y totonaca y, por ende, son hablantes de una lengua originaria; éstos 
llegaron a la universidad en busca de una oportunidad para continuar sus es-
tudios. A continuación, se presentan los casos de los alumnos abordados, a fin 
de que se pueda tener más claro lo que se postuló anteriormente. 

Irais Rojas León

Es una estudiante ñûu savi, hablante de la lengua mixteca; nació en el su-
roeste del estado de Oaxaca. Sin embargo, para continuar sus estudios arribó a 
la comunidad de Lipuntahuaca, Huehuetla, donde decidió estudiar la licencia-
tura de Lengua y Cultura. Ella menciona que, como estudiante, acude al español 
para poder comunicarse con sus compañeros y docentes.

Eh, bueno, principalmente porque en el salón de clases pues soy la única 
que habla mixteco. Eh, pues, la mayoría pues son hablantes del idio-
ma náhuatl y el totonaco. Entonces pues no hay como tal con alguien 
con quien me pueda comunicar en esta misma lengua que es el mixteco 
(Irais, 2023).

Este testimonio da cuenta de la situación experimentada por una persona 
que es la única hablante de la lengua mixteca en la uiep. Además, evidencia el 
papel desempeñado por el español como medio de interlocución y herramienta 
que permite transmitir un mensaje, lo que hace posible que ella se desenvuelva 
con confianza en su espacio áulico, pudiendo comunicarse con los demás y dar 
un paso hacia la práctica de la interculturalidad. 

Desde su sentir, el desuso de su lengua materna no constituye un impedi-
mento ni una posibilidad de que surja algún tipo de olvido parcial de la misma; 
más bien, ella considera que existe un equilibrio en la práctica de ambas len-
guas, dependiendo del contexto en el que se encuentra. Por lo que ella no se 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

217 ISBN: 978-607-69976-5-9

siente silenciada por las demás lenguas. incluyendo el español. Sin embargo, 
manifiesta que la principal problemática a la que se enfrenta es el desencuen-
tro entre variantes lingüísticas.

Mmm, como que, pues no hay tanta dificultad entre el español y el mix-
teco, bueno eso es aquí… pero, por ejemplo, este… cuando nosotros… 
como el mixteco tiene muchas variantes, eh ya, al estar con mixtecos, 
que son de otra variante, pue ahí si tengo pues alguna dificultad porque 
este, hay hablantes de, pues del mixteco que su variante es muy distinta 
a la mía y cuando menciona ciertas palabras que para mí significan una 
cosa para ellos es otra (Irais, 2023).

Aunque es importante decir que no se trata del único caso dentro de la 
universidad, éste es un ejemplo de lo que suele suceder cuando dentro de la 
misma hay presencia de lenguas no locales, como el tzotzil, zapoteco, tzeltal 
wixárika, por mencionar algunos, representadas por un número reducido de 
hablantes.

Pues depende mucho del contexto y el lugar en donde yo me encuentro, 
por ejemplo, acá, pues con el español me siento más cómoda pues por-
que prácticamente no hay con quien pueda hablar en mixteco. Y ya en 
mi casa pues, hablo el mixteco sólo con mi abuela y con el resto de la 
familia pues hablo el español (Irais, 2023).

Lo expuesto por la colaboradora muestra por lo menos dos lecturas relacio-
nadas con el uso de ambas lenguas —mixteco y español— en diferentes entornos. 
Por una parte, el español no es un problema para ella; así, el uso que hace del 
español en el contexto universitario desmiente la idea de que ésta es la razón 
principal por la que los hablantes de una lengua originaria dejan de practicarla.

Por la otra, la gran diversidad lingüística reflejada en las mismas variantes 
provoca tergiversaciones de los mensajes que pretenden comunicar los ha-
blantes de una variante de la misma lengua. Para ejemplificarlo, citaremos la 
experiencia que vivió otra colaboradora.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

218  ISBN: 978-607-69976-5-9

Guadalupe Yoliria Márquez López

Yoliria es una mujer que ha vivido en la Sierra Norte del estado de Puebla, 
en una comunidad nahua hablante. Se encuentra estudiando la licenciatura de 
Turismo Alternativo desde hace tres años. Ella menciona que, a lo largo de este 
tiempo, en su experiencia como hablante del náhuatl ha logrado identificar 
algunas dificultades en la comunicación con personas que hablan la misma 
lengua con una variante dialectal distinta; como bien se sabe, el náhuatl cuenta 
con un extenso número de variantes lingüísticas. Ella manifiesta que la princi-
pal dificultad de comunicación que enfrenta dentro del espacio áulico en el que 
interactúa con sus compañeros tiene que ver con el uso de variantes dialecta-
les. Dejemos que Yoliria lo exprese desde su experiencia.

Dentro de las dificultades son las variantes del náhuatl, son muchas, y 
aunque sí nos entendemos de forma general sí llega a ser un poco com-
plejo poder entender palabra por palabra, pero yo creo que en general sí 
serían las variantes (Yoliria, 2023).

Para Yoliria, los principios y valores de una persona están omnipresentes 
en las actividades que realiza y principalmente se reflejan en el habla; esto no 
excluye la manera en que se comunica, ya que, aunque se desconozca el otro 
significante, el contexto permite deducir el mensaje. Parte de lo que menciona 
referente a la complejidad de la comunicación tiene que ver con el encuentro de 
significantes distintos con relación al significado en una variante del náhuatl y otra.

Ella expresa que la principal dificultad que afronta al momento de recibir 
un mensaje en español es que éste no alcanza para cubrir las necesidades de 
expresión de los hablantes de lenguas originarias. Para Yoliria, el español es 
un medio inerte de comunicación; para ella resultaría complejo encontrar un 
punto de comparación con su lengua materna, lo que se vincula a cuestiones 
relacionadas con la visión del mundo nahua.

Bueno pues si es muy muy diferente cuando te expresas en tu lengua 
materna la idea de las palabras cambia en simbolismos y significados y 
cuando lo dices en español pues es como más concreto, más corto de de 
idea, incluso de simbolismos, entonces en el momento en el que te te 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

219 ISBN: 978-607-69976-5-9

expresas en en español amm, vas más hacia lo directo mmm, y dejas de 
lado la parte como filosófica de tu pensar nahua (Yoliria, 2023).

Como puede verse, a pesar de que el español funciona como puente co-
municativo, en ocasiones puede ser una limitante en cuanto a la expresión de 
ideas. Sin embargo, a pesar de presentarse esta restricción, Yoliria indica que 
en su vida cotidiana utiliza sobre todo el español, mientras que, cuando se 
encuentra en su comunidad y tiene que referirse a personas de edad mayor, 
utiliza el náhuatl.

Los hablantes entrevistados expresan comodidad y confianza al momento 
de hablar en cualquiera de sus dos lenguas; incluso mencionan que pueden 
sentirse neutros al momento de utilizar alguna de las dos. Sería importante 
preocuparse por lo que significa para ellos sentirse neutros, pues el término 
podría ser muy ambiguo. Sin embargo, se presenta como una variable de los 
entrevistados. Para reforzar esta idea, veamos el caso de Manuel, a fin de com-
prender qué sucede con la comodidad desde el sentir de los hablantes.

Manuel Salazar Santiago

Otro testificante es Manuel, quien señala que, en los espacios áulicos, afron-
tó desencuentros relacionados con variantes dialectales del totonaco; ello pro-
vocó una dificultad en la comunicación, principalmente porque su variante no 
empata con la de la región totonaca en que se encuentra la universidad. Para 
Manuel, una forma de sobrellevar esta situación es recurrir al español, para que 
no exista algún tipo de tergiversación de los mensajes entre emisor y receptor.

Bueno, me siento estoy como neutro, me siento más cómodo con el es-
pañol que con totonaco. Pero, por ejemplo, cuando hablo totonaco me 
comunico más con las personas que son de mi variante, o sea, si habla 
una persona que habla totonaco yo no me puedo hablar (sic), es decir, 
no puedo estar o entablar una comunicación en sí, en sí mejor le hablo 
en español o le respondo en español (Manuel, 2023).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

220  ISBN: 978-607-69976-5-9

El enunciado describe la experiencia del colaborador, quien al ser hablante 
bilingüe prefiere comunicarse en español con personas que hablan totonaco, 
pero no son de su misma variante. Él se siente con la capacidad de hablar 
fluidamente en ambas lenguas y no tiene dificultades para comunicarse en nin-
guna de ellas, simplemente se adapta a la lengua que habla la persona con la 
que se comunica.

Comúnmente lo que es este lo que se me dificulta mucho es el variante 
(sic) tiene que ver con los profesores, por ejemplo, en mi caso hay un 
profesor que es este de otra variante, al momento de que te da clases o 
este enseña hay cierta dificultad, porque los maestros tienen su propia 
variante y nosotros tenemos otra (Manuel, 2023).

Manuel comenta que en el espacio áulico donde recibe clases de totonaco 
existe preponderancia de la variante dialectal hablada por su profesor, lo que 
hace que ésta se convierta en la variante estándar. Esto provoca que las varian-
tes habladas por los alumnos pasen a ser parcialmente imperceptibles para 
fines académicos.

Consideraciones finales 

En esta investigación se logró identificar una de las dificultades de comu-
nicación experimentadas por los estudiantes frente a la diversidad lingüística 
existente en los espacios áulicos interculturales de la uiep. Además, permitió 
observar cómo la diversidad dialectal tiene repercusiones en la interlocución 
entre los alumnos en dichos espacios. Asimismo, se observó cómo la visión del 
mundo, los valores e incluso el lugar de procedencia repercuten en la manera 
en que emplean su lengua.

Respecto a la preponderancia de una variante estándar dentro de las aulas, 
se constató que los hablantes de una lengua originaria recurren al español 
para atender sus necesidades de comunicación, ya que de esta manera evitan 
la tergiversación de los mensajes que reciben; no obstante, siguen practicando 
su lengua materna en sus hogares.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

221 ISBN: 978-607-69976-5-9

 A pesar de la existencia de múltiples investigaciones que abordan la diver-
sidad lingüística, poco se habla de los verdaderos retos de comunicación que 
se presentan en espacios tan cotidianos como son las aulas educativas. Los 
mismos hablantes sienten la necesidad de buscar una alternativa para atender 
esta dificultad; a menudo se piensa que cuando dos personas hablan una mis-
ma lengua originaria, se comunicarán empleando ésta, pues no se consideran 
las diferentes variantes dialectales. Sin embargo, esto no ocurre así.

Los testimonios presentados dan cuenta de un contraste con esta situación; 
la perspectiva de los hablantes muestra que, al hablar con personas con las que 
no comparten su lengua originaria, prefieren comunicarse en español antes que, 
en su lengua, con el fin de evitar la distorsión del mensaje por la variante dialectal. 

Así, los testimonios presentados sirven como reflexión para repensar qué 
es lo que realmente está sucediendo con el llamado modelo intercultural, en el 
que consideramos que la revalorización de las variantes lingüísticas sirve como 
marco para guiar la transformación de la práctica de la interculturalidad en los 
espacios áulicos.

Finalmente, no queremos terminar estas líneas sin mencionar que este ca-
pítulo es el inicio de una investigación en conjunto con los colaboradores. Así, 
se pretende ahondar en ello más adelante, ya que se entiende que es una pro-
blemática que debe ser trabajada por los motivos mencionados en las líneas 
anteriores. Del mismo modo se planea extender el trabajo de campo.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

222  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Aguilar Idáñez, M. J., y Buraschi, D. (2012). El desafío de la convivencia inter-
cultural. remhu: Revista Interdisciplinar da Mobilidade Humana, 20, 27-43. 
https://doi.org/10.1590/s1980-85852012000100003 

	» Ávila Portuondo, A. M. (2022). Convivencia intercultural: reflexión de un 
concepto necesario. Conrado, 18(87), 166-171.

	» Baena, Paz. G. (2018) Metodología de la investigación (3a. ed.). Grupo Edito-
rial Patria.

	» Crystal, D. (2000). Diccionario de lingüística y fonética. Octaedro.

	» Deance, I., y Vázquez Valdés, V. (2010). La lengua originaria ante el mode-
lo intercultural en la Universidad Intercultural del Estado de Puebla. Cuicuil-
co, 17(48), 35-47.

	» Diaz Bravo, L., et al. (2013). La entrevista recurso flexible y dinámico. Inves-
tigación en Educación Médica 2(7), 163-166.

	» Dietz, G., y Cortés, L. S. M. (2019). Las universidades interculturales en Méxi-
co, logros y retos de un nuevo subsistema de educación superior. Estudios sobre 
las culturas contemporáneas, 25(49), 163-190.

	» Dietz, G. (2014). Universidades Interculturales en México. CPU-e, Revista de 
Investigación Educativa, (19), 319-326. https://doi.org/10.25009/cpue.v0i19.974 

	» Gómez, F. S. J. (2016). La comunicación. Salus, 20(3), 5-6.

	» Inali (2005). Catálogo de las Lenguas Indígenas Nacionales Variantes Lin-
güísticas de México con sus autodenominaciones y referencias geoestadísticas. 
sep.

	» Ley general de derechos lingüísticos de los pueblos indígenas (2003) Diario 
oficial de la Federación de 2003.

	» Loeza, S. E. H., y Gibson, T. (2015). Entre una universidad convencional y una 
universidad intercultural: el caso de la Universidad Intercultural del Estado de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

223 ISBN: 978-607-69976-5-9

Puebla. Bajo el Volcán. Revista del Posgrado de Sociología. buap, 1(22), Artículo 
22.http://apps.buap.mx/ojs3/index.php/bevol/article/view/1279

	» Lucas-Campo, L., y Cruz-García, F. (2018). Trayectoria de la Universidad 
Intercultural del Estado de Puebla (uiep), México. Alteridad. Revista de Educa-
ción, 13(1), 96-107. https://doi.org/10.17163/ 

	» Olmos-Alcaraz, A. (2016). Diversidad Lingüística- cultural e interculturalis-
mo en la escuela andaluza: un análisis de políticas educativas. Revista elec-
trónica de investigación y evaluación educativa. https://doi.org/10.7203/relie-
ve.22.2.6832 

	» Walsh C. (2005). La Interculturalidad en la Educación (1a. ed.). [Ministerio 
de Educación].

	» Wences, I. (2021). Interculturalidad crítica y decolonialidad epistémica. 
Propuestas desde el pensamiento latinoamericano para un diálogo simé-
trico. Methaodos. Revista de Ciencias Sociales, 9 (1): 152-165. http://dx.doi.
org/10.17502/mrcs.v9i1.448



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

224  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por María Elizabeth Sandoval Brunete y Luis Alberto 
García Guerrero

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

225 ISBN: 978-607-69976-5-9


