
Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

95 ISBN: 978-607-69976-5-9

Análisis del concepto “inclusión” y sus repercusiones educativas

Hugo Reyes Chávez8

Alejandro Rodríguez Rodríguez9

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c139

Introducción 

El concepto de inclusión alude a un proceso que busca garantizar la partici-
pación y el reconocimiento pleno de todos los grupos presentes en la sociedad 
de forma equitativa y mediante marcos legales que soporten dicha inclusión. 
Tras considerar la forma en que se vive la inclusión en la cotidianidad, se per-
cibe que se trata de un concepto complejo, ya que implica reconocimiento, 
aceptación y vivencia de la diversidad. 

Tradicionalmente, la inclusión ha sido conceptualizada, proyectada y ejecu-
tada desde perspectivas homogéneas, sin tener en cuenta la diversidad de hori-
zontes de vivencia e interpretación ni la especificidad de los pueblos indígenas, 
que son diversos y están vivos. A través de un enfoque uniformador se ha ten-
dido a invisibilizar los componentes esenciales de los grupos minoritarios: los 
valores y las experiencias propias de las culturas originarias, sus imaginarios y 
sus narrativas, sus modos de entenderse y de comprender el universo y a los 
otros, sus simbolismos, costumbres, tradiciones, creencias y sus sistemas de 
comunicación, especialmente la lengua. 

El presente escrito plantea la necesidad de reexaminar el concepto de in-
clusión desde una visión situada y contextualizada, haciendo uso del método 
autoetnográfico. A juicio de los autores, este método se presenta como una al-
ternativa válida para explorar las experiencias y los contextos culturales desde 
adentro, desde los sujetos que tienen voz y expresan sus experiencias. La apli-
cación de este método posibilita una re-comprensión y proyecta modos edu-
cativos de vivir la diversidad. Así, se analizará el concepto de inclusión desde 
una mirada indígena en lo concerniente a la lengua y la identidad de la persona. 
8 Hugo Reyes Chávez, maestría en Administración de Instituciones Educativas. International Maxwell Leadership. 
reuch.76.91@gmail.com. https://orcid.org/0000-0002-9365-4542 
9 Alejandro Rodríguez Rodríguez. Doctor en Educación. Profesor Investigador nivel C, Universidad de la Ciénega 
del Estado de Michoacán de Ocampo. arrsdb@gmail.com. https://orcid.org/0000-0003-4802-6616 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

96  ISBN: 978-607-69976-5-9

Dicho análisis se centrará en algunas experiencias cuya repercusión en térmi-
nos de inclusión no ha sido la más favorable y, por el contrario, han causado 
consecuencias negativas que en el presente obligan a la reflexión. El punto de 
aterrizaje es la implicación educativa de las alternativas de “inclusión”. privile-
giando formas adecuadas de comunicación y diálogo (Magendzo, 2016). 

Como sugiere Gabriele Dubé (2017), la autoetnografía es una herramienta 
que ayuda a analizar la práctica psicosocial teniendo en cuenta el contexto en 
que el investigador ha vivido su experiencia profesional y se utiliza como una 
forma de aproximarse a una realidad y comprenderla; en el presente escrito se 
aborda la dinámica de inclusión al interior de comunidades indígenas del sur 
de México y las posibles prácticas que puedan favorecer proyectos educativos 
incluyentes. Cuando el proceso educativo inclusivo de inclusión contempla el 
encuadre propio de la diversidad y su horizonte de autocomprensión, se esta-
blecen canales para una apertura marcada por el diálogo y el respeto de esta 
diversidad. Es un llamado universal a la búsqueda del bien común y del cuidado 
del otro que implica el cuidado de la persona misma. 

Contexto 

El panorama actual en torno a las diversidades reclama su la re-compren-
sión y la deconstrucción de los componentes que posibilitan el diálogo y la 
inclusión. Este último concepto es sometido a examen con el propósito de de-
terminar si su uso es adecuado. El presente artículo expone un análisis teórico 
desde una metodología autoetnográfica para sugerir la pertinencia interpreta-
tiva del fenómeno de la inclusión. Su comprensión como “fenómeno” la ubica 
como un hecho complejo que supera el simple hecho de “integrar” a un grupo 
diverso con el fin de que sea “reconocido”. Esta reflexión teórica se acerca a las 
repercusiones que la práctica de la inclusión provoca en los grupos más vulne-
rables; se trata de un intento de “acción inclusiva” desigual, pues asume puntos 
de partida no equitativos, genera nuevos modos de entender y de entenderse, y 
hace de la inclusión una realidad educativa y social. Aunque inicialmente puede 
considerarse que surge a partir de quien pretende “incluir” y tiende a hacerlo 
desde su hegemonía, existe la posibilidad hacerlo desde la persona o la cultura a 
la que se pretende “incluir”, por vía del reconocimiento de su esencial diversidad.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

97 ISBN: 978-607-69976-5-9

En el contexto mexicano se observa una paradoja, dada por los lineamien-
tos jurídicos que reconocen la diversidad y el conjunto de grupos teóricamente 
incluidos en dicho reconocimiento, los cuales viven en condiciones de mar-
ginalidad, pobreza y exclusión social; esta doble circunstancia es una de las 
razones para plantear que en México tienen lugar  procesos de “falso reco-
nocimiento”; es decir que siguiendo a Varela Tangafire (2023), se produce la 
mercantilización de la diversidad en aspectos materiales e inmateriales que se 
convierten en mercancías, o celebraciones simbólicas importantes para la me-
moria e identidad de los grupos, aunque no cambian sus condiciones de vida.

Este panorama da lugar a los siguientes cuestionamientos: en esta com-
prensión de “inclusión” ¿existen ventajas para las diversidades que nunca fue-
ron consultadas? ¿Hay procesos educativos alternativos inclusivos en la perife-
ria de las estructuras de poder? 

El ejercicio que se expone a continuación fue realizado por uno de los auto-
res del presente artículo, quien se autoidentifica como alguien que ha vivido la 
experiencia de inclusión con diversos matices. Ser de origen mixe de la sierra 
norte de Oaxaca, México, políglota (inglés, francés, italiano) y haber vivido en 
contextos en los que se hablan dichas lenguas le ha permitido identificar las 
consideraciones pertinentes de la inclusión. Necesitó abrirse a otros mundos 
para ser “incluido” y con frecuencia experimentó que la identidad y lengua 
propias no son trascendentes en los sistemas hegemónicos. Haber estado en 
otros países le ha hecho constatar que, aunque su lengua y su identidad están 
“incluidos” en el sistema, no son reconocidos. Esta realidad lleva a cuestionar-
se: ¿es necesario ser significativos ante las culturas diversas? o ¿es prioritario 
ser significativo desde la propia realidad? La respuesta construida a partir de 
experiencias de inadecuada inclusión, conduce a la comprensión de que la al-
ternativa favorable es establecer procesos que fortalezcan la propia realidad 
identitaria y lingüística. Es decir, madurar la autocomprensión desde el im-
pacto de las experiencias pasadas y definirse para ubicarse dentro del propio 
horizonte de autocomprensión y relacionalidad.  



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

98  ISBN: 978-607-69976-5-9

Etnografía como metodología

Como proceso de deconstrucción, el ejercicio autoetnográfico considera 
que la palabra “inclusión” es compleja y, sin duda, problemática. Al respecto, 
da lugar, casi espontáneamente, a las siguientes preguntas: “¿quién incluye a 
quién?”, “¿quién es incluido?”, “¿con qué finalidad se le incluye?”. Esto eviden-
cia la fragilidad y ambigüedad del concepto cuando se lo presenta como mero 
ejercicio teorizante. 

Es posible identificar aspectos que detonan un replanteamiento del concep-
to “inclusión” a partir de elementos hermenéuticos que permiten la visibiliza-
ción “del otro” y “lo otro”. Esto hace necesaria una perspectiva más periférica, 
desde los “diversos horizontes” aparentemente incompatibles e inalterables. 

Las preguntas confrontan sobre todo el contexto occidental en que se ha 
venido viviendo el impacto de la modernidad como proyecto de homogeneiza-
ción de poder, de acumulación de capital y avasallamiento desde una economía 
de mercado. En el presente escrito se ha recurrido a la experiencia narrativa 
incluyendo elementos significativos que aportan al ejercicio de decodificación 
como enfoque metodológico, ya que:

- La experiencia de “inclusión” vivida y reflexionada problematiza los su-
puestos dominantes como inadecuados para la permanencia de la iden-
tidad milenaria originaria (Bochner y Ellis, 2019; Ellis y Bochner, 2000). 
Por ejemplo, la reforma nacional educativa de José Vasconcelos (1921) 
pretendió “incluir” a la nación mexicana en los procesos de moderni-
zación (Ocampo, 2005), aunque la intención de unidad hegemónica y 
su deseo de crear la cultura cósmica estuvo fincada en los intereses de 
unidad de la nación implantando la “castellanización”. La cultura mixe 
sufrió los embates que supuso esta propuesta, que desplazó la lengua 
mixe como innecesaria para el proyecto cósmico. La escuela enseñaba 
castellano; esto hizo que, durante 30 años, no se tuviese interés de ha-
blar la lengua de padres y abuelos, con el consiguiente desinterés sobre 
el “horizonte interpretativo” milenario que posee dicha lengua. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

99 ISBN: 978-607-69976-5-9

- Las “inclusiones” son violentas cuando no generan la autoidentificación 
individual o comunitaria ni hacen posible el “ingreso” al mundo domi-
nante. Las comunidades así llamadas “indígenas” han sido integradas en 
este concepto de corte “incluyente” violento, que invisibiliza las comuni-
dades tienen su propio nombre: mixes, zapotecos, wixárikas, rarámuris, 
chontales, etc. Su integración bajo un apelativo único invisibiliza el vasto 
horizonte de cada una de ellas, teniendo de fondo los intereses ideológi-
cos integristas provenientes del exterior. Cuando la lengua mixe sufrió la 
invisibilización por causa del “proyecto de nación” y el flujo de emigra-
ción, dejó de ser un engranaje esencial de la organización mixe, inició un 
proceso de desconfiguración de su propia cosmovisión y desencadenó el 
deterioro y resquebrajamiento de su cohesión interna.

- La normalización de las “inclusiones” hegemónicas pone en entredi-
cho los horizontes originarios: lengua ancestral mixe, visión mítica viva, 
sacralización de los tiempos, de los espacios y de la organización. La 
comunidad mixe quedó a merced de la influencia de interpretaciones 
extranjeras que no siempre se interesaron en custodiarla. Con la llegada 
de proyectos de modernización, la escala de valores se modificó y los 
habitantes comenzaron a aspirar a estilos de vida ajenos. Escaseó la re-
flexión sobre la propia identidad y aumentó la intolerancia hacia quienes 
intentaban revertir los procesos de “integración” cultural.

- La autopercepción óntica adquiere matices de occidentalización y que-
da desenfocada. Ello genera una antropología de hibridación en los ha-
bitantes de la nación mixe, debido a la ruptura interna de la comunidad 
(identidad) y con el entorno (hibridación), lo que conduce a una “esqui-
zofrenia cultural”.

- Se constata que las dos últimas generaciones desconocen la lengua e 
idiosincrasia mixe, al grado de que hoy aproximadamente 70% de la po-
blación de niños y jóvenes no practica ni expresa interés alguno por la 
lengua, los componentes míticos, filosóficos y sus repercusiones sociales.

- Existen otros procesos de “inclusión violenta” notoriamente agresi-
vos, como los programas sociopolíticos partidistas, las propuestas de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

100  ISBN: 978-607-69976-5-9

infraestructuras de urbanización que advienen, que no respetan usos y 
costumbres y deterioran el medio ambiente. 

En un documental realizado con motivo de la construcción de la brecha de 
acceso a la comunidad mixe de Totontepec (Totontepec Mixe Oaxaca, 1974) se 
aprecia un modo de inclusión hegemónico que utiliza la idea de progreso como 
justificación de la “integración” a la cultura dominante. 

“Lencho: tu pueblo Totontepec se acerca a la civilización, pero óyeme 
bien Lencho te hablo a ti y a todos los “Lenchos” que son el presente y el 
futuro de tu pueblo. Con el camino llegarán el médico y la medicina que 
salvan, los libros que instruyen. El tractor que hará más fácil y productiva 
tu labor.

Pero también llegarán ideas, costumbres y gentes que te harán dudar 
de tus propios conceptos. ¡No lo permitas! Tus dogmas y tus ritos se-
rán el único apoyo firme en ese encuentro de tu verdad universal, con 
los falsos y mezquinos intereses de mucha gente de la ciudad. Toma de 
ellos lo bueno, sólo aquello que tu sabia intuición de mixe acepte como 
digno. Amar siempre a la naturaleza, seguir siendo solidario con tus se-
mejantes. Expresar siempre tu verdad. Que no se afecte tu honradez. Y 
sobre todo que nunca dejes de ser fiel contigo mismo, con tu raza, con 
tu patria”. 

Marco teórico. Redescubrimiento semántico

El concepto “inclusión” tiene la connotación practicada en ámbitos acadé-
micos o institucionales, donde hace alusión a procesos de reconocimiento y 
respeto de las diversidades. Dicho concepto suele ser relacionado con ejerci-
cios de visualización del “no incluido” o el “menos protagonista”. Si bien su-
pone un intento por integrarlo a procesos educativos “normales”, es frecuente 
el desconocimiento e irrespeto de su diversidad (upse, 2024, p. 8). El uso del 
término evidencia ambigüedad, pues suele emplearse desde sistemas hegemó-
nicos que proponen diálogo, reconocimiento y visualización, pero implícita-
mente reproducen sistemas y prácticas dominantes que propician la exclusión. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

101 ISBN: 978-607-69976-5-9

El análisis de Magendzo (2006) sobre los sistemas hegemónicos que se han 
ido imponiendo mediante procesos “inclusivos” inadecuados puede aplicarse 
a México; según Jacinto (2022), el proyecto de reforma educativa “inclusiva” 
propuesto por el secretario de Educación, Eduardo Vasconcelos, requería la 
creación de una región cultural “sin regresión a lo indígena”, una raza cósmica 
con “sólidas bases de una castellanidad” para lograr el hispanoamericanismo. 

Los metarrelatos de la modernidad que rescata la diversidad y la propuesta 
de “aldea global”, se transformaron en ilusorios deseos lejanos con la “trans-
modernidad” (Lipovesky, 2006; McLuhan, 1962), pues la aldea global prioriza 
las mercancías y el capital más que a la persona. La idea de globalización sólo 
se percibe en el plano de las telecomunicaciones o la desinformación. En el ám-
bito del conocimiento surge el riesgo de valorar más la credencialización que 
la participación en la generación de nuevos conocimientos. En realidad, se vive 
una hipermodernidad que desfonda la relación con el otro, que aplana todo 
lo que se muestra diverso a lo igual, generando, en palabras de Bychung-Chul 
(2020), el “infierno de lo igual”.

Los grupos sociales que no son “productivos” ni eficientes según los pa-
rámetros de la transmodernidad suelen ser “desheredados” por la misma: 
ambientalistas y de tercera edad; grupos que buscan la tolerancia por la no 
discriminación, grupos de defensa de los derechos, como mujeres, indígenas, 
diversidades sexuales, etc. (Magendzo, 2006). Son grupos no productivos pues 
difícilmente acceden a las ramas productivas de reciente creación, que regis-
tran un avance vertiginoso (genética, biotecnología, electrónica, informática, 
robótica, etc.), y hacen palpable la creciente realidad de la “exclusión” institu-
cionalizada (Márquez-Sánchez y Sorhegui-Ortega, 2021). En ésta, los procesos 
de evolución económica afectan a sectores específicos de la población vulne-
rable en dos áreas: la económica y la educativa (Bello y Rangel, 2002, p. 41). 
Los grupos vulnerables sufren el aniquilamiento de sus diversidades y sus ricas 
esencias en aras de proyectos de igualación, de producción en serie y de ganan-
cias monetarias. El proyecto de la modernidad occidental materializó la idea de 
un Estado homogéneo y mediante el principio de igualdad trató de invisibilizar 
las diferencias básicas de los grupos en pos de una ciudadanía transmoderna y 
de una comunidad imaginada (Varela Tangafire, 2023). 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

102  ISBN: 978-607-69976-5-9

La comprensión adecuada del concepto de inclusión en contextos educa-
tivos supone que sea considerada, en primer lugar, como una herramienta un 
elemento de comunicación y acercamiento a las diversidades. Tal acercamiento 
se propicia desde cauces positivos que generan participación y suprimen las 
barreras que limitan toda clase de oportunidades. Es preciso definirla como 
una garantía de respeto a la identidad de todas las personas (Moriña, 2017).

La inclusión educativa debe comprenderse como un proceso que poten-
cializa la diversidad, garantizando el pleno ejercicio de los derechos sociales, 
económicos y culturales (Rivero et al., 2022, p. 194; Rivero, 2019). De facto, 
las identidades individuales o sociológicas son “diversas”, siendo materia de 
equidad y justicia social (ocde, 2008). Todo acercamiento educativo debería 
garantizar la responsabilidad ética y social (unesco, 2005). En su mismidad 
interpretada, las diversidades tienen su consistencia, recreándose y transfor-
mándose (Breuer, 2021, p. 113). 

Incompletez del concepto “inclusión”

La inclusión, como parte de la experiencia intercultural, no es homogénea ni 
unidireccional, es más bien un término polisémico en constante negociación y 
definición (Gasche, 2010). Cada sujeto personal o social, desde su realidad ón-
tica, no se incluye con otra ni se funde en otra. Es verdad que ambas realidades 
se influyen, se condicionan, se necesitan, se apoyan, pero su mismidad confir-
ma un modo de existir auténtico entre el haber-sido y el por-ser y no requiere 
un agente externo que lo detone (Breuer, 2021, p. 114). Establecen relaciones de 
co-existencia y con-vivencia desde una manera de ser y relacionarse consigo mis-
mas y con “lo otro” o “lo diverso” aun y cuando ese otro decidiera no ser incluido. 

Las personas, las culturas, las realidades sociales e individuales, al ser onto-
lógicamente diversas, reclaman la resignificación del fenómeno de “inclusión” 
como proceso interpretativo de la mismidad, la ipseidad y la diferencia (Breuer, 
2021, p. 123). Autores como Agís (2006) y Gasché (2010) son conscientes de 
que los intentos y acercamientos de interculturalidad y de inclusión tienen una 
sistematización quebrada y son polisémicos y, por ende, requieren un enfoque 
cuidadoso en su definición y uso.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

103 ISBN: 978-607-69976-5-9

El lenguaje inclusivo hace necesaria la sensibilidad hermenéutica ante cada 
componente de la realidad, lengua, historia, cosmovisión, cultura, simbolismos, 
etc., cuyos matices suponen un acercamiento escrupuloso a cada experiencia 
interpretativa, intentando hallar puntos de convergencia de horizontes en que 
la posibilidad de encuentro con el otro se da desde una realidad ónticamente 
diversa. No es anulación ni total distanciamiento, es integración de interpre-
taciones sin perder la individualidad de lo diverso en el gran panorama de la 
equidad y la igualdad (Gadamer, 2004). Además, la diversidad posee una gran 
pluralidad de discursos. El posicionamiento educativo del proceso implica dispo-
ner de la suficiente sensibilidad contextual y hermenéutica para que el nosotros 
conformado por el tú y el yo se dejen interpelar por la presencia mutua, el lenguaje, 
las expresiones culturales, los mitos y los símbolos (Agís 2006).

Ejercicio de deconstrucción del término “inclusión”

El concepto de “inclusión” debe ser deconstruido, para avanzar hacia una 
reflexión educativa con significado en un ejercicio que conecte lo discursivo y 
lo pragmático. Es necesaria una resemantización que trascienda el concepto 
originado en los discursos de poder, pues se corre el riesgo de repetir y/o re-
forzar dinámicas opresivas o de falso reconocimiento (Varela Tangafire, 2023). 
También se pretende la identificación y ampliación de las interpretaciones 
aceptadas y válidas que permiten acercarse a la diversidad de la realidad como 
producto de su devenir mismo y decir que hasta cierto punto la “dejan intacta” 
en el aseguramiento de su consistencia. “El ser” no es sólo la voluntad de poder 
misma, no es “la vida” misma, sino una condición impuesta por la vida misma 
(Breuer, 2021). 

La deconstrucción genera el respeto objetivo de la dimensión óntica de rea-
lidades diversas que permanecen tal como son y no necesitan “ser reconocidas” 
o “incluidas”, ya que en ellas mismas existe la posibilidad de devenir en la 
afirmación del ser propio. Por tanto, desemboca en la posibilidad de dialogar 
desde horizontes diversos mediante el diseño de un andamio o estructura pe-
dagógica que dé sentido a nuevos modos de entender la inclusión (Agís, 2006). 

Conviene remarcar que “lo diverso” manifiesta más de lo que “discursa”, 
pues no puede encapsularse en un discurso como si fuese u ejercicio de labora-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

104  ISBN: 978-607-69976-5-9

torio o de poder. Al tratarse de realidades vivas, de personas vivas con historias 
que se conectan, los seres humanos  “diciendo” en discursos y prácticas su 
esencialidad y su diferencia (Agís, 2006). 

Con base en lo dicho anteriormente: ¿cuál es la posibilidad y el verdadero 
objetivo de “incluir”? Cualquier respuesta dada ha de confirmar el hecho de 
una realidad que “siempre está discursando”; cotidianamente se está creando 
a sí misma, dinamizándose desde fuerzas cualitativamente diferentes y a veces 
opuestas, que devienen, se encuentran y desencuentran y, en esta complejidad, 
conforman la realidad (Breuer, 2021, p. 131). 

Lo diverso siempre “evoca más”, siempre es plurívoco y no logra objetivarse 
en su totalidad para poseerle a través del tiempo o de una acción, pues todo 
movimiento es transformación (Heidegger, 1999, p. 367). En él radica la fuerza 
de la alteridad en el mismo instante de la afirmación en el ser (Nieztche, 2016). 
La diversidad no siempre puede someterse a procesos de rigor científico de 
laboratorio, dado su carácter social experimental permanente. Para acercarse a 
lo diverso, resulta inadecuado “utilizar” estructuras que “incluyan” identidades 
inmutables, porque éstas generan existencias condicionadas por sus propios 
esquemas interpretativos. Lo diverso “discursa” permanentemente su realidad 
identitaria ante las otras realidades que también son diversas.

La comprensión de las diversidades reclama procesos hermenéuticos de 
comunicación esencial desde el equilibrio entre interlocución, decodificación 
y transformación mutua. La autoetnografía es un método que favorece la dina-
mización desde el interior de un individuo o de una colectividad para posicio-
nar la riqueza del propio horizonte (Poulos, 2021; Ellis y Adams, 2014).

Andamiaje educativo para la “inclusión”

Discursar sobre “inclusión” implica un posicionamiento ético y cognitivo 
que exprese ante todo un fundado interés por “el otro” en la promoción de la 
justicia para cada ser humano. Así, el “otro”, desde su ser radicalmente otro, 
desde su ser considerado como “rostro”, emerge en su individualidad. Es un 
“tú” que fundamenta las relaciones interpersonales. En dichas relaciones, el 
“ser cada uno” y el “ser colectivo” tienen su consistencia óntica capaz de es-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

105 ISBN: 978-607-69976-5-9

tablecer una verdadera ética política, una ciudadanía fundada en puentes de 
acercamiento, conocimiento y “eclosión democrática” capaz de seguir generan-
do diversidad óntica (Magendzo, 2006; Gasché, 2010).

Un proceso adecuado e imprescindible para avanzar en procesos significati-
vos de “inclusión” es la educación heurística. Se necesitan procesos para llegar 
al descubrimiento de cada diversidad en sí misma y para que en esa diversidad 
se hagan manifiestos el “yo” y el “nosotros”. Es necesario crear un proceso 
educativo que apoye el autodescubrimiento, la autovaloración, un proceso que 
no anule la diversidad ni la homogeneice, que no la violente ni la utilice; de lo 
contrario, estaría obligando a alinearse a un sistema so pena de anulación del 
otro, de lo otro, de lo diverso. 

a. Racionalidad comunicativa

La “inclusión” será una acción significativa y respetuosa cuando sea brin-
dada desde la racionalidad comunicativa propia del “ser otro que yo” (Magen-
dzo, 2006; Gasché, 2010). Es importante considerar al “otro” como individuo 
o como colectividad desde su otredad en dinámicas de reconocimiento de 
derechos, de compromisos éticos y de autoafirmaciones identitarias (unesco, 
2005; ocde, 2008). La inclusión requiere ser planteada frente a lo diverso, no 
solamente porque se dice diverso, sino porque es manifestación del “otro como 
radicalmente otro”. “Otro” como sujeto de equidad, para garantizar que todos 
alcancen un nivel básico de habilidades para la vida (ocde, 2014). El otro tiene 
algo que comunicar. Por tanto, es “rostro” en lenguaje levinasiano, donde el 
rostro implica un imperativo ético para los otros. Es rostro que transparenta 
algo más que el yo autorreferenciado, pues la presencia del otro está preñada 
de un contenido “provocador” en diálogo transformador. 

La diversidad se finca en seres que son sujetos actuantes que estructuran su 
realidad existencial con símbolos, mitos, ideas, historia, cosmovisión y lengua-
je. Por esta razón la inclusión requiere hermenéuticas contextualizadas abier-
tas y que superan esquemas conceptuales unívocos. De fondo implica apelar 
al humanismo que pretende la integralidad en la experiencia educativa, en la 
que la inclusión no debe ser una acción pasiva que coloca “al otro” al antojo o 
al arbitrio de “otro”, sino que debe garantizar la continuidad de la forma propia 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

106  ISBN: 978-607-69976-5-9

de ser “otro” (Magendzo, 2006, p. 6). En su “otredad” se construye y afianza su 
mismidad (Rodríguez, 2023). 

b. Diálogo de horizontes como ejercicio hermenéutico 

El diálogo es un ejercicio hermenéutico de búsqueda de sentido y de en-
cuentro con el otro en la pretensión de cuidado de sí. Según Rodríguez (2016), 
son los puntos de convergencia que no anulan cada horizonte, sino que gene-
ran espacios de encuentro y enriquecimiento mutuo (overlapping) como ejer-
cicio de autoconocimiento, autoposesión y trascendencia intencionada. Sala 
(2009) asevera que lo que permite el encuentro de horizontes es “comenzar 
con el análisis de la pre comprensión que nos ubica en el sentido de pertenen-
cia, pasar por el recuerdo y avanzar desde la distancia hasta la apropiación” 
de lo común compartido sin anulación y sin imposición (Sala, 2009, p. 249). 
Una modificación en el modo de entendernos se logra por el enriquecimiento 
mutuo que suscita el encuentro con el otro desde la pretensión educativa en su 
conceptualización primigenia: educere —extraer, dar forma— y educare —acom-
pañar, guiar— (Rodríguez, 2022).

La afirmación sobre la expansión del horizonte en Gadamer resulta escla-
recedora: “Aplicando esto a la mente pensante, hablamos de estrechez del ho-
rizonte, de la posible expansión del horizonte, de la apertura de nuevos hori-
zontes, y así sucesivamente” (Gadamer, 2004, p. 301). Expandir horizontes es, 
pues, una acción educativa intencionada e incluyente. 

Cuando la otra persona o el otro grupo se atreven a revelar el punto desde 
el que interpretan, se genera un diálogo desde los bordes de los horizontes de 
interpretación, y en este diálogo se crean posibilidades de inclusión desde la 
periferia. De no ser así, existe el riesgo de que nunca sea posible la inclusión 
pues, como dice Gadamer: “Una persona que no tiene horizonte no ve lo sufi-
ciente y, por lo tanto, sobre-valúa lo que le es más cercano [...] tener un hori-
zonte significa no estar limitado a lo que está cerca, sino poder ver más allá de 
eso” (Gadamer, 2004, p. 301).

Según Rodríguez (2018), una persona que tiene un horizonte conoce la im-
portancia relativa que “el todo” representa dentro de dicho horizonte, ya sea 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

107 ISBN: 978-607-69976-5-9

cerca o lejos, grande o pequeño, porque el horizonte en sí mismo es un límite, 
pero éste no es rígido. Este horizonte se mueve con el sujeto a medida que lo 
ensancha y lo transforma desde su propia experiencia y su experiencia con los 
otros. Esto permite considerar al horizonte como una posibilidad de expansión 
continua, de apertura e inclusión de lo demás, de los otros y del Otro. Este ho-
rizonte revela una situación personal limitada, que es, a la vez, una epifanía de 
la persona en su viaje sin fin de búsqueda constante y permanente de lo que es 
esencial, tanto en sí misma como en “los otros”.

La dinámica de encuentro buberiano empata con la dinámica del rostro 
levinasiano en el campo de la amistad civil que mira por el desinterés, por el 
desapego de los bienes materiales, la donación, la disponibilidad interior a las 
exigencias del otro. De ahí que la inclusión pueda ser considerada como “la 
capacidad de ver personas, muy diferentes a nosotros, incluidas en la categoría 
nosotros” (Rorty, 1991: 210), en un ejercicio de solidaridad inclusiva.

c. Apertura

El espacio abierto propuesto por Rodríguez (2018) como la convergencia 
siempre abierta de horizontes se convierte en un lugar de mediación para el 
diálogo; éste hace posible recibir, evaluar y criticar las contribuciones de los 
demás y permite contribuciones más convenientes para la formación de la vida 
social humana, para planear una dinámica de comunidad educativa con su en-
torno social. 

Las necesidades de los otros constituyen un punto de inicio ético que llama 
a la respuesta solidaria a partir de un concepto válido de la existencia humana, 
una escala de valores y una visión global del ser humano, de su historia y del 
mundo. Elementos que, desde la narrativa autoetnográfica, se redimensionan 
y que el rostro levinasiano permite entender como compromiso ético inape-
lable. O’Connell (2014) habla de la “reverencia como creencia”, que alude a la 
“aceptación, comprensión e incorporación de las necesidades e identidades de 
todos, en todas partes, con honor y admiración de cada persona y las contribu-
ciones únicas de cada cultura y sus capacidades”.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

108  ISBN: 978-607-69976-5-9

El ser humano, según Ricoeur (2004), requiere esta apertura a las posibili-
dades, a las interconexiones con el entorno social, y la presencia de otros más 
allá de uno mismo no puede entenderse sin no se la ve en relación con el pa-
sado. Tal apertura e interconexión puede ser deconstruida y enriquecida desde 
la experiencia indígena.

e. Responsabilidad solidaria

 La inclusión se vive cuando el ser humano es educado en la responsabilidad 
mutua en relación con los demás, especialmente los menos favorecidos. Tal con-
ciencia puede abrir el don del “yo” a una esfera social en la que lo justo siempre 
puede dar más de lo que le ha sido dado; es por eso que una actitud egocéntrica 
nunca puede ser humana ni justa en su forma genuina. Desde la perspectiva de 
Juan Pablo II, la inclusión es más que emoción o acción puntual. Él afirma que no 
es un sentimiento de compasión vaga o de angustia superficial ante las desgra-
cias de tanta gente, tanto cerca como lejos. Por el contrario, supone la determi-
nación firme y perseverante de comprometerse con el otro, porque todos somos 
realmente responsables de todos (Juan Pablo II, 1985, p. 38).

La formación de una ciudadanía activa y responsable vuelve necesaria supe-
rar las actitudes superficiales y egocéntricas presentes en todo grupo humano, 
pues exige una clara relación entre equidad y derecho, como lo mencionan la 
ocde y la unesco en sus reflexiones en torno a la inclusión. Además, supone un 
análisis paciente dirigido a transformar las estructuras que permiten o mantie-
nen situaciones en que los recursos sociales de tipo institucional no garantizan 
el acceso justo ni la distribución de los bienes o la búsqueda del bien común, 
especialmente cuando se trata de los menos favorecidos (Rodriguez, 2022). 

Los proyectos solidarios requieren precisión, concreción y trabajo en red 
comunitaria. Éstos pretenden la formación de una conciencia de ciudadanía 
solidaria, como también formas maduras de acción social compartida con ex-
periencias de servicio comunitario, apoyo al entorno, campañas de sensibili-
zación, acciones puntuales de ayuda humanitaria, atención al empobrecido, 
sabiendo que la intención de fondo es la solidaridad y no el asistencialismo no 
vinculante. El discernimiento de la realidad como ejercicio necesario y respon-
sable de una cultura de encuentro y diálogo orienta hacia la inclusión como 
elemento fundamental para la mejora de las acciones educativas.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

109 ISBN: 978-607-69976-5-9

Un proceso educador que discierne, que dialoga, que cuida de sí y de los 
otros, que está abierto a la fusión de horizontes sabe que no es una torre de 
conocimientos aislada de todo y de todos. Cada miembro de una comunidad que 
se educa en la inclusión está impelido a mostrar sensibilidad ante los problemas 
sociales, sobre todo aquellos que desdibujan la justicia social.  Las experiencias 
de organización social, ciudadanía y compromiso ético en los pueblos originarios 
es un tema que abre ventanas de reflexión en temas verdaderamente inclusivos.

Reflexiones finales

Inclusión, autoconstrucción o “autopoiesis” (Dube, 2017) no son hechos que 
se dan como sentimiento de compasión vaga o angustia superficial. No basta 
con acercamientos tipo “inventario”, en los que las riquezas escapan a los ojos 
del “experto”, según los criterios antropológicos occidentales. Será necesario 
ampliar y re-comprender el significado de “alteridad sociocultural” y superar su 
contenido reducido de diversidad, sólo comprendido en la línea de elementos 
étnicos folclóricos a partir de métodos interpretativos pobres (Gasché, 2010).

Urge superar los signos de la autosuficiencia que caracterizan la postura 
dominadora de los expertos, para comprender de manera más diáfana al suje-
to-actor diverso en sus condiciones objetivas y en su lógica subjetiva de vida. 
Ello implica el valioso posicionamiento de reconocer la validez de un modelo 
social, económico y político y de un ejercicio de la racionalidad diferentes de 
los del modelo social dominante (Gasché, 2010).

Hoy más que nunca es necesario un “andamiaje” que tenga en cuenta una 
“concepción sintáctica de la cultura” (Gasché, 2010). El discernimiento de la 
realidad, que asume el momento y la promoción de una cultura de encuentro y 
diálogo, orienta hacia la inclusión como elemento fundamental de la mejora de 
las acciones educativas. La inclusión debe garantizar que todos los que viven 
en diversos entornos tengan la posibilidad de llevar a cabo una forma digna de 
vida. La creatividad educativa de los diversos actores frente a las diversidades 
establece una agenda que prioriza la inclusión inteligente considerando la di-
versidad de horizontes. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

110  ISBN: 978-607-69976-5-9

El ejercicio de análisis aquí presentado no concluye, ya que por la misma “na-
turaleza discursiva” las diversidades se abren siempre a nuevos desafíos. Saltan a 
la vista los retos que establecen condiciones “si y sólo si” posibilitan un posicio-
namiento educativo. La inclusión de diversos horizontes será posible:  

•	 Si los sistemas que buscan acercarse a las diversidades lo hacen sin pre-
tensiones de sostener su hegemonía.

•	 Si se robustece lo diverso como ejercicio interno de la propia inclusión, 
sin necesidad de tener que visibilizarse a partir de parámetros ajenos.

•	 Si los acercamientos entre diversidades privilegian el encuentro que 
propicia la realidad discursiva de la cosmovisión propia y la valoración 
de la persona diversa.

•	 Si, en definitiva, toda acción externa inclusiva asume el costo de “ser 
incluida” en el proceso de humanización que discursa la diversidad con 
la que entra en contacto.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

111 ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Agís, M. (2006). Paul Ricoeur: los caminos de la hermenéutica. Universidad 
de Santiago de Compostela. 

	» Bochner, A., y Ellis, C. (2016). Evocative Autoethnography: Writing Lives and 
Telling Stories. Routledge. doi:10.4324/9781315545417

	» Breuer, I. (2021). Heidegger/Nietzsche. La concepción del ser como mismi-
dad e ipseidad. Studia Heideggeriana, 10, 111-137. doi: 10.46605/sh.vol10.2021.132

	» Dubé, G (2017). La Auto-etnografía, un método de investigación inclusivo. 
Visión docente. Con-ciencia. Año XV (83), Julio-diciembre.

	» Ellis, C., y Bochner, A. P. (2000). Autoethnography, personal narrative, and 
personal reflexivity. En N. Denzin e Y. Lincoln (Eds.). Handbook of Qualitative 
Research (pp. 733-768). sage Publications.

	» Gadamer, H. (2004). Truth and Method (2nd Edition ed.). (J. Weinsheimer, & 
D. G. Marshall, Trans.) Continuum.

	» Gasché, J. (2010). De hablar de educación intercultural a hacerla. Mundo 
Amazónico, 1, 111-134. doi:10.5113/ma.1.9414 

	» Heidegger, M. (1999). Ser y tiempo. fce.

	» Jacinto, A. (2002). Las etnias y la cultura mexicana en José Vasconcelos. 
Relaciones XXIII (91), 163-192. https://www.redalyc.org/pdf/137/13709107.pdf 

	» Juan Pablo II (1985). Dilecti Amici. Apostolic Letter to the youth of the world on 
the occasion of International Youth Year. https://acortar.link/JoIzVT  

	» Lipovensky, G. (2006). La era del vacío. Anagrama.

	» Magendzo, A. (2006). El ser del Otro. Un sustento ético-político para la edu-
cación. Polis, Revista de la Universidad Bolivariana, 5(15). https://www.redalyc.
org/articulo.oa?id=30517306007



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

112  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Márquez-Sánchez, F., y Sorhegui-Ortega, R. (2021). La globalización y los di-
lemas del desarrollo. III Congreso Científico Internacional Sociedad del Conoci-
miento: Retos y Perspectivas. Samborondón, Ecuador. http://dx.doi.org/10.2139/
ssrn.3849020

	» Moriña, A. (2017). Inclusive education in higher education: Challenges and 
opportunities. European Journal of Special Needs Education, 32(1), 3-17. https://
doi.org/10.1080/08856257.2016 .1254964.

	» Nietzsche, F. (2016).  La gaya ciencia. CreateSpace Independent Publishing 
Platform

	» ocde (2008). oecd in brief. Ten steps to Equity in Education. oecd Observer. 
oecd.

	» ocde (2014). Equity, Excellence and Inclusiveness in Education: Policy Lessons 
from Around de word. oecd.

	» O’Connell, P. (2014). A simplified framework for 21st century leader develop-
ment. The Leadership Quarterly, 25(2), 183-203. doi: 10.1016/j.leaqua.2013.06.001

	» Ocampo López, J. (2014). José Vasconcelos y la educación mexicana. Revista 
Historia de la Educación Latinoamericana, (7),137-157. https://acortar.link/oaEG-
cQ 

	» Poulos, C. N. (2021). Conceptual foundations of auto-ethnography. En C. N. 
Poulos, Essentials of autoethnography (pp. 3-17). American Psychological Asso-
ciation. doi:10.1037/0000222-001

	» Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad. Trotta.

	» Rivero, R. (2019). Género, identidades de género y orientaciones sexuales. 
Sus condicionamientos sociales. Editorial Feijóo/uclv.

	» Rivero, R., Santos, M., y Molinar, J. (2022). Desarrollo de capacidades 
para la Inclusión educativa universitaria. https://dspace.uclv.edu.cu/hand-
le/123456789/13937

	» Rodríguez, A. (2016). Education as Fusion of Horizons. Vitam. Revista de In-
vestigación en Humanidades, 2(2), 5-22.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

113 ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Rodríguez, A.  (2018). Liderazgo preventivo en la universidad. Ediciones Na-
varro.

	» Rodríguez, A. (2020). La (im)posibilidad de educar hoy la condición para-
digmática de la educación en contextos actuales. Iuris Tantum, 34(31), 125-
141. https://doi.org/10.36105/iut.2020n31.10

	» Rodríguez, A. (2022). Cartografía de una metamorfosis educativa. Grañen-Po-
rrúa.

	» Rorty, R. (1991). Contingencia, ironía y solidaridad. Paidós.

	» Sala, F. (2009). Ciudadanía hermenéutica (un enfoque que rebasa el mul-
ticulturalismo de la aldea global en la sociedad del conocimiento). Andamios, 
6(11), 235-255. DOI:10.29092/uacm.v6i11.159

	» Sartorello, S. (2015). Política y epistemología: el método inductivo intercul-
tural en una escuela tseltal de Chiapas, México. LiminaR, 14(1), 121-143. https://
acortar.link/E98FUG

	» Totontepec Mixe Oaxaca (1974). Documental “Lencho el Mixe” [Video]. You-
Tube. https://youtu.be/7MJ_pCZmEqU?si=bw3UKjWVBY0rCe4D 

	» unesco (2005). Guidelines for inclusion: Ensuring access to Education for All. 
UNESCO.

	» upse (2024). Plan de Igualdad, Universidad Estatal Península de Santa Ele-
na. https://www.upse.edu.ec/secretariageneral/images/archivospdfsecretaria/
NORMATIVAS_UPSE/Plan_de_Igualdad_2024-2026-signed-signed.pdf

	» Varela Tangarife, D. A. (2023). Diálogo intercultural. Multiculturalismo, ciu-
dadanía y política cultural en Bogotá. Revista Colombiana de Sociología, 46(2), 
159-182. https://doi.org/10.15446/rcs.v46n2/101371



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

114  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Hugo Reyes Chávez y Alejandro Rodríguez Rodríguez

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.


