
Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

79 ISBN: 978-607-69976-5-9

La interculturalidad como camino hacia la paz: diálogo 
entre personas y culturas

Patricia Xochiquetzal Mendoza Cruz7

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c138

Introducción 

En el contexto actual, marcado por la polarización social y política que per-
mea nuestras vidas a nivel global, es más necesario que nunca enunciar la si-
guiente tesis: la interculturalidad es un modelo educativo alterno que nos guía 
hacia la paz entre las personas y entre los pueblos.

Este trabajo parte de la existencia de polarización en los contextos global, 
local y, concretamente, en las instituciones educativas y de su manifestación 
cada vez más álgida en la confrontación entre culturas o, lo que es lo mismo, 
en la conducta humana. Los comportamientos son fruto de la cultura en un 
tiempo y geografía precisos y “son aprendidos y se transmiten a lo largo de la 
historia por aprendizaje social” (Herder, s. f.). La relevancia de este problema 
mueve a la reflexión para encontrar una solución a las espirales de choque 
extrapolado de ideas e interpretaciones de la realidad y su derivación en dis-
tintas formas de violencia. Esto es un claro problema de comunicación humana 
y de falta de capacidad dialógica para formular acuerdos y conciliar intereses 
políticos, económicos y sociales, ya sean en forma individual o de grupo en el 
aula universitaria. En este trabajo se propone la interculturalidad como una 
opción para el encuentro entre personas, como un modelo educativo viable 
para la formación de comunidades universitarias. El capítulo ofrece un diálogo 
intercultural y religioso que examina el papel de las instituciones católicas y su 
compromiso con el servicio a la sociedad.

Para ello, empleando el método documental de investigación se recuperan 
fuentes filosóficas, antropológicas y éticas personalistas, de manera de sentar 
las bases de una interculturalidad a partir del concepto de persona desde la 
perspectiva antropológica cristiana. 
7 Maestra en Docencia para la Educación Media Superior y Superior, Universidad La Salle Oaxaca, responsable 
de la maestría en Comunicación Social y Política y Docente de Formación Humana, correo electrónico patricia.
mendoza@ulsaoaxaca.edu.mx. https://orcid.org/0000-0002-0457-375X 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

80  ISBN: 978-607-69976-5-9

Así, también se comparte la noción de Raimon Panikkar de diálogo intercul-
tural o diálogo profundo y auténtico entre las diversas culturas, que propicia 
el respeto y la comprensión mutua. Más que una técnica de comunicación se 
propone como una filosofía existencial.

Desarrollo

En la actualidad nos encontramos inmersos en un contexto global marca-
do por la polarización social y política que afecta a instituciones educativas, 
comunidades y relaciones internacionales. Este fenómeno se expresa en un 
aumento de la división y la confrontación de individualismos, lo que conlleva 
impactos significativos en la falta de cohesión y estabilidad sociales. En esta 
reflexión se explora el problema de la polarización manifiesta en datos de vio-
lencia, para después presentar la interculturalidad como un modelo educativo 
capaz de impulsar el desarrollo humano y de promover una ética social basada 
en el respeto a la dignidad humana y la corresponsabilidad. 

Polarización y violencia en la actualidad

El conflicto bélico es la manifestación más violenta de las imperfecciones 
de los seres humanos; a nivel internacional ha dejado más de cien guerras y 20 
millones de muertos durante la llamada “Guerra Fría” (Sánchez Herráez, 2023). 
Recientemente, los ataques de Rusia a Ucrania y de Hamás a Israel ponen al 
mundo ante la disyuntiva entre la Guerra 3.0 y la Guerra Fría 2.0. La cuestión se 
complica cuando se suman la guerra de grupos subversivos y del narcotráfico. 
Los avances tecnológicos y los desarrollos multipolares han hecho que más 
países tengan acceso a armamento nuclear, mientras la capacidad de diálogo 
para mantenerlos controlados está desapareciendo (Organización de las Na-
ciones Unidas [onu], 2023).

A nivel comunitario, la polarización se traduce en tensiones entre grupos 
con diferentes perspectivas políticas, culturales o religiosas. Esto dar lugar a 
conflictos vecinales, protestas y división social en nuestros contextos actuales.

En México, los indicadores del Índice de Paz Global 2022 basados en datos 
publicados por el Secretariado Ejecutivo del Sistema Nacional de Seguridad 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

81 ISBN: 978-607-69976-5-9

Pública (sesnsp) muestran que en México la paz se ha deteriorado en 14.8% 
durante el periodo 2015-2022 (Instituto para la Economía y la Paz [iep], 2023). 
Este porcentaje incluye el aumento progresivo de las violencias familiar y se-
xual. De la misma forma, los homicidios y violencias por armas de fuego pro-
venientes de las actividades del crimen organizado han crecido de 8 000 a 23 
500. Entre los grupos más vulnerados están los periodistas y los activistas de-
fensores de los derechos humanos, al tiempo que ha habido una disminución 
del gasto en seguridad pública de 29.7% y en el sistema judicial de 14.6% de 
2019 a 2022 (iep, 2023).

La polarización también se evidencia en las microsociedades de las institu-
ciones educativas a través de la creciente división en temas políticos, religiosos 
y sociales. Estudiantes y profesores llegan a encontrarse en disputas ideológi-
cas ocasionadas por la adopción de perspectivas distintas de la realidad, lo que 
afecta negativamente el ambiente de aprendizaje y de diálogo constructivo, 
pues no existe el suficiente grado de apertura para mirar y escuchar “al otro”. 

Generalmente, en las aulas encontramos estudiantes poco dispuestos 
al ejercicio de una crítica profunda con base en características individuales, 
procedencias culturales diferentes, brechas generacionales, grados de cono-
cimientos diferentes, habilidades sociales en desarrollo y niveles distintos de 
información sobre los asuntos comunes. Lo que presenciamos en los salones 
de clase universitaria son procesos de hibridación cultural, según la perspecti-
va de Néstor García Canclini (Grado Cero, 2019), y no procesos de implantación 
o imposición de culturas dominantes sobre culturas débiles. Para este autor 
no hay culturas puras, lo que hay es un cruce de formas asimétricas de inter-
cambio de información que se nutren de contenidos de libros, blogs, canales, 
periódicos, etc. en la era de las plataformas, lo que hace de las culturas formas 
complejas de pensamiento y acción.

Preguntarse el porqué de la polarización y del conflicto en todos los nive-
les de la vida social abre la puerta para preguntarnos una vez más ¿qué es el 
hombre?, ¿cómo se da la relación hombre-sociedad?, ¿es nuestra naturaleza la 
guerra y el conflicto, como lo planteaba el filósofo inglés Thomas Hobbes en 
el siglo xvi?, ¿habrá posibilidad de incidir en esas realidades desde nuestras 
instituciones educativas?



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

82  ISBN: 978-607-69976-5-9

La explicación antropológica y y la ética del conflicto humano

Para dar respuesta a esos cuestionamientos, Karol Wojtyla, en su libro Mi vi-
sión de hombre, explica con una base tomista y fenomenológica que el hombre 
es un individuo de su especie y también es persona. De modo que la especie, 
por naturaleza, es una multitud de personas organizada en comunidades y so-
ciedades. El hombre es un ser social por inclinación natural. Así, pues, “la rela-
ción entre el hombre y su sociedad y la sociedad y el hombre está subordinada 
a la moralidad, como vida individual y relaciones interpersonales” (Wojtyla, 
2010, p. 317). De esta cita se desprende una suerte de tensión moral entre el 
bien personal del individuo y el bien social, de un lado está el individualismo y 
en el otro colectivismo. En ambos extremos se relativiza el bien común, pues 
en el primero prevalece el interés individual o de grupo, ya sea de una clase 
privilegiada o grupo político, mientras los ejemplos más inmediatos en el co-
lectivismo son todas las formas de totalitarismo. 

Cuando los conflictos surgen en estos dos polos, las relaciones interperso-
nales están marcadas por la inmoralidad de las acciones humanas, que luchan 
por prevalecer el poder en forma de dominio mediante el uso de la fuerza o 
violencia en una libre decisión de actuar contra el bien. En consecuencia, se da 
una manifestación de daño o sufrimiento en los demás. De hecho, el individua-
lismo “tiende a abandonar a los más débiles a su suerte” (Yepes y Aranguren, 
2003, p.194). Está claro que, si queremos lograr un verdadero y auténtico bien 
común, tendríamos que hacer uso de nuestra conciencia y libertad, no actuar 
por impulsos, instintos o pasiones, sino desde la racionalidad, para nunca re-
nunciar a la realización del bien común.

La persona humana

La persona y la naturaleza humana son temas profundos y complejos que 
han sido objeto de reflexión y análisis a lo largo de la historia. Emmanuel Mou-
nier, en su obra El personalismo (1972), reconoce en el hombre la dignidad in-
trínseca y una naturaleza propia. Está llamado a trascenderla a través de la 
comunicación. Por su carácter de apertura a los demás, se da y se coloca en 
el punto de vista de los otros, al comunicarse, existe en los demás. Desde este 
punto de partida, se desprenden la conjunción de las notas de la libertad y el 
diálogo que nos definen como personas (Yepes y Aranguren, 2003).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

83 ISBN: 978-607-69976-5-9

La libertad es la capacidad racional de la persona para tomar decisiones 
autónomas y actuar de acuerdo con su propia voluntad y valores, sin estar 
sujeta a coacciones externas o determinismos. Desde esta perspectiva, la liber-
tad no significa simplemente hacer lo que se quiera de manera caprichosa, sino 
que implica un acto de autodeterminación consciente y responsable. Los auto-
res personalistas consideran que la libertad es esencial para la realización de la 
persona. A través de la libertad, una persona puede definir su identidad, tomar 
decisiones para con su sociedad, comunicar su mundo interior, perseguir me-
tas y aspiraciones personales, y asumir la responsabilidad de sus acciones. La 
libertad no sólo es un derecho humano, sino también una responsabilidad que 
cada individuo debe ejercer de manera reflexiva y en armonía con los valores 
morales y sociales. La libertad, desde esta perspectiva, no es un concepto aisla-
do, está intrínsecamente relacionada con la ética y la responsabilidad. Supone 
tomar decisiones informadas y considerar las consecuencias de las acciones, 
lo que a su vez requiere un diálogo constante con uno mismo y con otros para 
comprender los valores y principios que guían nuestras elecciones. “Con la pa-
labra y el acto nos insertamos en el mundo humano, y esta inserción es como 
un segundo nacimiento” (Arendt, citada por Yepes y Aranguren, 2003, p. 63), 
pues implica un intercambio racional de lo que se dice y se hace en la búsque-
da de la realización propia en el receptor del mensaje, es decir, en el prójimo. 

La naturaleza humana es inherentemente relacional, como lo declaraba 
Boecio a inicios del siglo vi (Cruz Cruz, 2018). Los seres humanos están destina-
dos a relacionarse entre sí y con el mundo que los rodea, no de forma violenta 
sino de forma inteligente o racional. Esta idea se refleja en la importancia que 
en los evangelios se da al amor, la compasión y la solidaridad con los demás. 
Jesús enseñó a amar al prójimo como a uno mismo y a buscar la unidad y la re-
conciliación con los demás. El mensaje puede llevarse a efecto si utilizamos la 
capacidad de la palabra en un curso bidireccional de ida y vuelta o de diálogo.

Estas ideas nos invitan a reflexionar sobre nuestra responsabilidad con los 
demás y la importancia de promover la dignidad y el respeto en nuestras inte-
racciones humanas. Al fin y al cabo, el tipo de sociedad se define por la forma 
en que interactúan las personas que en ella conviven.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

84  ISBN: 978-607-69976-5-9

Los deberes sociales de la persona

La ética personalista es una corriente que se centra en la dignidad y el valor 
inherente de cada individuo como persona. Desde esta perspectiva, los deberes 
humanos para el logro del bien común están relacionados con la promoción y 
el respeto de la libertad de los demás, ya que la libertad es vista como un ele-
mento fundamental de la condición humana, incluso se anticipa a los derechos. 
Gabriel Chalmeta, doctor en filosofía, explica en su texto Ética social (2003) 
que los deberes del hombre en el contexto de la ética personalista son tres:

1.	 Respetar la libertad de los demás: en la ética personalista se reconoce 
que cada persona tiene un valor intrínseco y una dignidad que deben ser respe-
tados. Esto se refleja en el deber de respetar la libertad de los demás. Respetar 
la libertad de los demás significa no interferir en sus decisiones y elecciones 
siempre que éstas no causen daño injusto a otros. Implica reconocer y proteger 
el derecho de cada persona a tomar sus propias decisiones, incluso si no esta-
mos de acuerdo con ellas.

2.	 Promover el buen ejercicio de la libertad de los demás: además de 
respetar la libertad de los demás, los individuos tienen el deber de promover el 
buen ejercicio de la libertad por parte de los demás. Esto implica no sólo per-
mitir que las personas tomen decisiones libremente, sino también ayudarles a 
tomar decisiones informadas y éticas. Puede incluir brindar apoyo, orientación 
y educación, para que otros puedan ejercer su libertad de manera responsable 
y consciente.

3.	 Fomentar todo lo que hace efectivo el ejercicio de la libertad: la ética 
personalista también enfatiza la importancia de crear un entorno en el que las 
personas puedan ejercer su libertad de manera efectiva. Esto implica promover 
condiciones sociales y políticas que permitan a las personas tomar decisio-
nes libres y responsables, lo que podría incluir la promoción de la igualdad 
de oportunidades, de la justicia social, la educación de calidad y el acceso a la 
información.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

85 ISBN: 978-607-69976-5-9

En resumen, el personalismo se presenta como una forma de civilización (Gar-
cía Cuadrado, 2010), en la que los deberes humanos para el logro del bien común 
están estrechamente relacionados con la promoción y el respeto de la libertad de 
los demás. Así, entonces, existe una correlación entre el bien individual y el bien 
social realizados. Estos deberes se basan en el reconocimiento de la dignidad y el 
valor inherente de cada persona como ser humano; el lugar idóneo para aprender 
mediante la práctica de estos principios es la institución educativa.

El modelo educativo intercultural más allá de la multiculturalidad

La preocupación por el quehacer de la universidad ha sido un tema de las 
actuales tendencias y políticas, así como de sus aspectos fundacionales. Por 
una parte, Miguel Ángel Escotet (1993), desde una visión sistémica, propone 
que los microcosmos del sistema universitario necesariamente confluyen en 
un objetivo general de la sociedad, pues de suyo constituye el para qué de su 
quehacer. Desde esta vertiente, la institución de educación superior se ha de 
plantear objetivos que trasciendan desigualdades sociales y geográficas entre 
instituciones de las mismas localidades y entre los países. Ahora bien, esta 
epistemología conecta con la Constitución apostólica Excorde Eclessiae (1990), 
escrita por Juan Pablo II, en la que propone que en las universidades católicas 
los jóvenes aprendan “a razonar con rigor, para obrar con rectitud y para servir 
mejor a la sociedad” (# 2). También, con la orientación de la universidad lasa-
liana, cuya primera regla es la “atención a la realidad circundante [que] es uno 
de los puntos fundantes de nuestra obra” (La Salle relal, 2020, p. 4). Para ello, 
en el Proyecto Educativo Regional Lasallista Latinoamericano (perla) se propo-
ne como clara línea de acción educativa no quedar al margen de los problemas 
de la paz, mediante la revisión de los procesos comunicativos utilizados por 
los jóvenes y un acercamiento cultural que fomente el encuentro del sentido 
comunicacional y una comprensión de sus preocupaciones (relal, 2011).

La incubación de una cultura para la paz, fundada en el respeto a la dignidad 
de la persona por el respeto y la corresponsabilidad de los deberes sociales antes 
que la exigencia del cumplimiento de los derechos, abre la puerta al desarrollo 
humano mediante la socialización y la capacidad de intercambio de saberes a 
través del diálogo. Por ello, se sugiere un cambio en el modelo educativo para la 
universidad, desde el paradigma multicultural al paradigma intercultural.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

86  ISBN: 978-607-69976-5-9

Antes de explicar el modelo intercultural, es pertinente aclarar qué se en-
tiende por un modelo multicultural, con la finalidad de que lector pueda inferir 
sus diferencias. El modelo multicultural ha representado una opción educativa 
que posibilita la convivencia de diversas culturas en los espacios educativos, 
expresándose en diferentes diosincrasias, estilos de vida, formas distintas de 
pensar y de vivir las realidades comunes en espacialidad y temporalidad. El 
multiculturalismo nació como una opción para potenciar el “encuentro” entre 
las diferentes culturas y se distingue por oponerse al etnocentrismo. Cabe el 
uso de la metáfora de “sociedad tipo ensaladera” (Jiménez Abad, 2003, p. 111), 
con una tendencia a la atomización por la separación de las culturas en coexis-
tencia y su proclividad a la aparición de grupos culturales asimétricos.

Ahora bien, el modelo de la educación intercultural ha sido revisado desde 
dos enfoques de pensamiento: el sociocrítico y el personalista.

El primero de ellos parte de la diversidad cultural desde un mismo rasero, 
porque considera a las culturas como iguales para proyectarlas hacia la trans-
formación social por medio del cambio de las estructuras socioeconómicas 
de la sociedad, tal como lo planteaba el marxismo. La consecuencia es la in-
centivación del conflicto para motivar el cambio. Desde esta perspectiva, la 
diversidad cultural debe desvanecerse para conformar una cultura mayoritaria 
y potencialmente histórica en marcha con los movimientos sociales que vayan 
surgiendo en el camino. El punto de partida es el destierro de toda idea discri-
minatoria para llegar al colectivismo.

El segundo enfoque de la interculturalidad, el personalista, al poner en el 
centro a la persona, busca promover la comprensión y el respeto entre diferen-
tes culturas sobre la base del reconocimiento de la dignidad humana. Según 
Andrés Jiménez Abad (2003), el carácter natural de la dignidad humana es el 
elemento metacultural capaz de desmantelar los relativismos culturales que 
crean confusiones sobre el valor de las cosas y cuyo resultado son concepcio-
nes instrumentales de la persona que dan cabida a posibles manipulaciones 
por el poder y con ello a la aparición del conflicto. Sin el reconocimiento de lo 
importante que es el “otro”, la convivencia en igualdad de estatus en el encuen-
tro será imposible.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

87 ISBN: 978-607-69976-5-9

Si la cultura es la representación simbólica de la realidad concebida por 
cada individuo de la sociedad que afirma o niega el carácter humano de la 
persona en convivencia, la interculturalidad requiere el empleo del método 
hermenéutico para develar los significados entre los interlocutores destinados 
al encuentro. Es conveniente precisar que la concepción de hermenéutica de la 
que hablamos es la surgida en la posmodernidad y, más allá de ser un arte de 
interpretar textos o una metodología científica, se trata de una filosofía univer-
sal que parte del plano existencial de la actividad humana “no en el sentido de 
negar sino de preservar a los contrarios” (Beuchot, 2016, p. 91).

Es en la filosofía de Raimon Panikkar (2006) que podemos encontrar las 
posibilidades de la interculturalidad que busca el encuentro entre culturas me-
diante la develación de las “palabras que son símbolos idóneos para expresar la 
experiencia” (p. 59); emplea el lenguaje propio de la interculturalidad para cap-
tar los significados del pensar simbólico de los hablantes junto con los silencios, 
las palabras y la actitud para comprender y ser comprendido. Así nace una pro-
puesta de diálogo “en la que interviene tanto el corazón como la mente” (p.78).

De esta manera, el diálogo intercultural se presenta como fuente de eleva-
ción moral por la provocación del encuentro con la verdad, el bien y la belle-
za. Estos trascendentales responden al llamado a formar comunidad o indivisa 
manent, legado de la familia de san Juan Bautista De La Salle.

En un mundo polarizado, la interculturalidad emerge como un modelo edu-
cativo que puede impulsar el desarrollo humano y promover la paz. Insto a 
todos nosotros a abrazar la interculturalidad en nuestros espacios educativos 
y comunidades, adoptando una actitud de convergencia y diálogo. En última 
instancia, estamos destinados al encuentro para participar en todo lo que 
puede enriquecernos como seres humanos y en la construcción de la historia 
(Maritain, 2001).

La filosofía intercultural de Raimon Panikkar y la propuesta de la 
competencia de interculturalidad

Raimon Panikkar, filósofo y teólogo contemporáneo, doctor en química, filo-
sofía y teología, católico, budista e hinduista, es representante del pensamiento 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

88  ISBN: 978-607-69976-5-9

intercultural. Aporta una perspectiva única sobre el diálogo intercultural y re-
ligioso, que se ha convertido en una valiosa fuente de inspiración para la pro-
moción de la paz y la convivencia entre culturas y religiones. Su noción del 
“diálogo dialogante” coincide con la propuesta del papa Francisco en la Carta 
Fratelli Tutti respecto a que el diálogo promueve la amistad social porque pone 
en acción verbos como “acercarse, expresarse, escucharse, mirarse, tratar de 
comprenderse, buscar puntos en contacto” (# 198). 

A continuación, se mencionan las principales características del diálogo 
dialogante de Raimon Panikkar (2006), que bien pueden emplearse en los pro-
cesos formativos de la vida universitaria:

1. Apertura y respeto: en el diálogo dialogante, la apertura es fundamental. 
Panikkar aboga por escuchar y respetar profundamente las voces y las creen-
cias de los demás, sin prejuicios ni juicios previos. Parte de la idea que cada 
cultura y religión tiene su riqueza y sabiduría únicas.

2. Diálogo como encuentro: para Panikkar, el diálogo no es simplemente 
un intercambio de ideas o argumentos, sino un encuentro entre personas que 
buscan una comprensión mutua y un enriquecimiento espiritual. Este enfoque 
enfatiza la dimensión interpersonal del diálogo, pues no hay diálogo sin amor. 
Lo que el evangelista recupera de la enseñanza central de Jesús, “Amarás a tu 
prójimo como a ti mismo” (Biblia de Jerusalén, 2009, Mt 22:39), resalta la im-
portancia del respeto y el amor hacia los demás. 

3. Interdisciplinariedad: el diálogo dialogante implica un enfoque interdis-
ciplinario, en el que se integran diversas perspectivas, no sólo religiosas, sino 
también filosóficas, culturales, y sociológicas. Esto permite una comprensión 
más completa de la complejidad de las cuestiones en discusión.

4. Humildad epistemológica: Panikkar destaca la necesidad de reconocer 
la limitación de nuestro conocimiento y la contingencia de nuestras creencias. 
Esta humildad epistemológica es un antídoto contra el fanatismo, ya que reco-
noce que no tenemos todas las respuestas y que la verdad es compleja.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

89 ISBN: 978-607-69976-5-9

5. No al sincretismo, sí a la complementariedad: aunque Panikkar aboga 
por el respeto y el entendimiento entre religiones y culturas, no promueve el 
sincretismo (la fusión de todas las creencias en una). En su lugar, aboga por la 
idea de complementariedad, según la cual cada tradición puede enriquecer a 
las demás sin perder su identidad. El vehículo es el lenguaje.

6. Diálogo del silencio: Panikkar introduce el concepto de “diálogo del si-
lencio”, que se refiere a la capacidad de estar juntos en silencio, compartiendo 
un espacio de contemplación y respeto mutuo, incluso cuando las palabras no 
pueden expresar plenamente nuestras creencias y experiencias. 

El diálogo es una estrategia para la paz y, al mismo tiempo, un método para 
el entendimiento, porque supone una visión de la realidad compleja tejida en-
tre dos o más personas o nodos de una misma red: “Yo no soy el otro ni el otro 
es yo, pero estamos juntos porque compartimos la palabra” (Panikkar, 2008). 
La profundidad de las palabras del filósofo implica toda una apuesta por la 
salvación del género humano a través de una relación dialógica perpetua. Para 
ello, se requiere que los dialogantes reconozcan sus insuficiencias y se sitúen 
en una comunión, como un “sujeto para empatizar y no un objeto que disec-
cionar” (Carrera, 2019, p. 230).

En el proceso de diálogo debemos identificar y seguir criterios objetivos de 
verdad que sean aceptados por ambas partes. Esto nos permite avanzar hacia 
una comprensión compartida y evitar caer en el relativismo y en emotivismos. 
Benedicto XVI reconoce en Caritas in veritate que “la verdad es ‘lógos’ que crea 
‘diá-logos’ y, por tanto, comunicación y comunión” (# 4).

Por otra parte, si las interacciones interculturales no se limitan a diferencias 
nacionales, sino que abarcan contextos y procedencias distintos, las personas 
se enfrentan de forma natural a una inseguridad en la comunicación, ya que 
las normas de comportamiento pueden no ser claras para los interlocutores.

Para abordar estos desafíos, se han instrumentado talleres alrededor del 
mundo dirigidos a la enseñanza de la interculturalidad como una competencia 
(IntercultureTV, 2017). Esto se refiere al fomento de la habilidad mediante la 
creación de situaciones didácticas que se perciban como espacios compartidos 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

90  ISBN: 978-607-69976-5-9

o comunes entre “mi espacio” y “tu espacio” como “lo nuestro”. La finalidad es in-
teractuar eficazmente en situaciones nuevas o desconocidas. A su vez, esta compe-
tencia se compone de varias subcompetencias, como se muestra a continuación.

Tabla 1. Competencias y subcompetencias interculturales
Competencia Subcompetencia

Nuestro conocimiento

Conocimientos especializados y 
técnicos

Metodologías para la aplicación 
de los conocimientos

Autorreflexión sobre la cultura 
propia y la ajena

Nuestras actitudes

Motivaciones para practicar 
capacidades en la interacción 

social
Disposición para aprender

Nuestro comportamiento

Conocimiento de las reglas de 
interacción social

Aplicación de las reglas sociales
Ejercicio de crítica reflexiva y 

responsable
Nota. Esta tabla es de construcción propia con base en IntercultureTV (2017).

En situaciones interculturales, las competencias y subcompetencias pue-
den medirse por el grado de familiaridad y confianza, lo que requiere que los 
universitarios adapten sus habilidades a contextos desconocidos o poco cono-
cidos. La puesta en marcha del aprendizaje implica no sólo conocer la cultura 
del otro, sino también reflexionar sobre la propia cultura.

En suma, la práctica en la competencia intercultural puede plantearse como 
un proceso continuo que combina diversas habilidades y permite una comu-
nicación efectiva en situaciones diversas. El objetivo es construir situaciones 
interculturales y de diálogo dialogante en un nivel de normalidad, para facilitar 
interacciones constructivas, reconociendo que el planteamiento sobre la compe-
tencia intercultural será tan singular y complejo como las situaciones lo ameriten.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

91 ISBN: 978-607-69976-5-9

Reflexiones finales o de cierre

Éste es el momento de replantearnos los modelos educativos de las universi-
dades católicas, de mirar opciones que nos ayuden a salir de las confrontaciones 
violentas en las que estamos envueltos y de la guerra de las palabras en las au-
las. Como planteaba Juan Pablo II en Centesimus Annus (1991), existe “el peligro 
del fanatismo o fundamentalismo de quienes, en nombre de una ideología con 
pretensiones de científica o religiosa, creen que pueden imponer a los demás 
hombres su concepción de la verdad y del bien” (# 46).

En un intento de apertura a la interculturalidad retamos a nuestras propias 
cosmovisiones y convicciones a partir de los cuestionamientos que nos hace-
mos a nosotros mismos y que nos formulan los otros mediante el diálogo. Pa-
nikkar nos advierte que es una tarea difícil de emprender, porque provoca una 
subversión con procesos de desestabilización de nuestras propias creencias; el 
lado positivo es vivir un proceso transformador, dado el crecimiento personal 
que generan la labor crítica y el desarrollo de la tolerancia. Es la búsqueda de 
los universales en lo concreto.

Para que un diálogo sea dialogante tiene que hablarse. Todo comienza con 
el uso del lenguaje del homo loquens, que permite al hombre hablar consigo 
mismo y con los demás con la intención de conectar pensamiento-habla-ser 
para superar las fronteras culturales y, entonces, sólo entonces, trascender al 
comprender al otro que no somos: “si no conozco al otro no podré tampoco 
conocerme a mí mismo” (Panikkar, 2006, p. 77).

El diálogo dialogante de Raimon Panikkar ofrece una perspectiva valiosa 
para afrontar la polarización y promover la paz a través de la interculturalidad, 
pues brinda la posibilidad de un horizonte común para la comprensión de los 
conceptos y creencias por medio del lenguaje y de la actitud de convergencia 
y diálogo en espacios educativos. Supone darnos la oportunidad de construir 
puentes entre culturas, civilizaciones y religiones. La finalidad es el floreci-
miento humano de cada universitario a partir del uso de todas sus capacidades 
hacia el logro de una vida de bien.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

92  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Benedicto XVI (2009). Caritas in Veritate. https://bit.ly/4dhFTam 

	» Biblia de Jerusalén (2009). Descleé de Brouwer.

	» Beuchot, M. (2016). Triángulo de enigmas. unam.

	» Carrera, O. (2019). El pensamiento advaítico de Raimon Panikkar. Revista de 
filosofía 44(2) 211-230. https://acortar.link/IUYbg9 

	» Chalmeta, G. (2003). Ética social, familia profesión y ciudadanía (2a ed.), 
eunsa.

	» Cruz, J. C. (2018). Fernández, Clemente, S. I., Los filósofos medievales. Selec-
ción de textos, B.A.C., Madrid, vol. I: Filosofía patrística, árabe y judía (1970, 753 
pp.); vol. II: De Escoto Eriúgena a Nicolás de Cusa (1980, 1,257 pp.). Anuario Filo-
sófico/Anuario Filosófico, 14(2), 220-222. https://bit.ly/3UJ96ng 

	» Escotet, M. A. (1993). Tendencias, misiones y políticas de la universidad. Mi-
rando hacia el futuro. Editorial uca.

	» Francisco (2020). Fratelli Tutti https://bit.ly/4a6zSKM 

	» García Cuadrado, J. A. (2020) Antropología filosófica: una introducción a la 
filosofía del hombre (5a ed.). eunsa.

	» Grado Cero (2019, junio 22) La interculturalidad y sus imaginarios: una con-
versación con Néstor García Canclini. Audio de entrevista. https://n9.cl/xtzkw 

	» Herder (s. f ). Encyclopaedia. Recuperado el 9 de septiembre de 2023 de 
https://bit.ly/3UtcKjN 

	» IntercultureTV (2017, marzo13). Interculture competence. Video de divulga-
ción. https://n9.cl/9vri1h 

	» Instituto para la Economía y la Paz (2023). Índice de paz México 2023. Insti-
tute for economics and peace. https://bit.ly/44tx6xX 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

93 ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Jiménez Abad, A. (2003, mayo). La interculturalidad y la dignidad de la per-
sona. Más allá del modelo crítico. Estudios Sobre Educación, Universidad de 
Navarra 4(003), 105-121 https://bit.ly/3Wv9oQ3 

	» Juan Pablo II (1990). Excode Ecclessiae. Sobre las Universidades Católicas ht-
tps://bit.ly/3WrIusn 

	» Juan Pablo II (1991). Centesimus Annus. https://bit.ly/3yeZ04I  

	» La Salle relal (2020). Enfoque de los derechos en la relal Revisión concep-
tual y orientaciones para los educadores lasalianos.

	» Maritain, J. (2001). Humanismo integral. Problemas temporales y espirituales 
de una nueva cristiandad (2a ed). Colección Biblioteca Palabra, 11. Ediciones 
Palabra.

	» Mounier, E. (1972). El personalismo (9ª Ed.). Eudeba Editorial Universitaria 
de Buenos Aires.

	» Organización de la Naciones Unidas (2023). UN75 más allá del 2020. For-
jando nuestro futuro juntos. https://bit.ly/4a7Sz0C 

	» Panikkar, R. (2006). Paz e interculturalidad. Una reflexión filosófica. Herder.

	» Panikkar, R. (2008). El diálogo intrarreligioso. https://acortar.link/1jqRPb 

	» relal (2011). perla Proyecto Educativo Lasallista Latinoamericano

	» Sánchez Herráez, P. (2023). La nueva pugna de las potencias: ¿Guerra Mun-
dial 3.0 o Guerra Fría 2.0? Documento de Análisis ieee. https://bit.ly/4bnpS0N  

	» Wojtyla, K. (2010). Mi visión de hombre (7a. ed.) Biblioteca Palabra. Edicio-
nes Palabra.

	» Yepes, R., y Aranguren J. (2003). Fundamentos de antropología. Un ideal de la 
excelencia humana (6a. ed.). eunsa.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

94  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Patricia Xochiquetzal Mendoza Cruz

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.


