Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

La interculturalidad como camino hacia la paz: dialogo
entre personas y culturas

Patricia Xochiquetzal Mendoza Cruz’
https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c138

Introduccion

En el contexto actual, marcado por la polarizacién social y politica que per-
mea nuestras vidas a nivel global, es mas necesario que nunca enunciar la si-
guiente tesis: la interculturalidad es un modelo educativo alterno que nos guia
hacia la paz entre las personas y entre los pueblos.

Este trabajo parte de la existencia de polarizacion en los contextos global,
local y, concretamente, en las instituciones educativas y de su manifestacion
cada vez mas algida en la confrontacién entre culturas o, lo que es lo mismo,
en la conducta humana. Los comportamientos son fruto de la cultura en un
tiempo y geografia precisos y “son aprendidos y se transmiten a lo largo de la
historia por aprendizaje social” (Herder, s. f.). La relevancia de este problema
mueve a la reflexién para encontrar una solucién a las espirales de choque
extrapolado de ideas e interpretaciones de la realidad y su derivacion en dis-
tintas formas de violencia. Esto es un claro problema de comunicacién humana
y de falta de capacidad dialégica para formular acuerdos y conciliar intereses
politicos, econdmicos y sociales, ya sean en forma individual o de grupo en el
aula universitaria. En este trabajo se propone la interculturalidad como una
opcion para el encuentro entre personas, como un modelo educativo viable
para la formacion de comunidades universitarias. El capitulo ofrece un dialogo
intercultural y religioso que examina el papel de las instituciones catdlicas y su
compromiso con el servicio a la sociedad.

Para ello, empleando el método documental de investigacion se recuperan
fuentes filosoficas, antropolégicas y éticas personalistas, de manera de sentar
las bases de una interculturalidad a partir del concepto de persona desde la

perspectiva antropolégica cristiana.

7 Maestra en Docencia para la Educacion Media Superior y Superior, Universidad La Salle Oaxaca, responsable
de la maestria en Comunicacion Social y Politica y Docente de Formacion Humana, correo electrénico patricia.
mendoza@ulsaoaxaca.edu.mx. https://orcid.org/0000-0002-0457-375X

ISBN: 978-607-69976-5-9 79



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Asi, también se comparte la nocion de Raimon Panikkar de dialogo intercul-
tural o dialogo profundo y auténtico entre las diversas culturas, que propicia
el respeto y la comprension mutua. Mas que una técnica de comunicacion se
propone como una filosofia existencial.

Desarrollo

En la actualidad nos encontramos inmersos en un contexto global marca-
do por la polarizacion social y politica que afecta a instituciones educativas,
comunidades y relaciones internacionales. Este fenémeno se expresa en un
aumento de la division y la confrontacion de individualismos, lo que conlleva
impactos significativos en la falta de cohesion y estabilidad sociales. En esta
reflexion se explora el problema de la polarizacion manifiesta en datos de vio-
lencia, para después presentar la interculturalidad como un modelo educativo
capaz de impulsar el desarrollo humano y de promover una ética social basada
en el respeto a la dignidad humana y la corresponsabilidad.

Polarizacion y violencia en la actualidad

El conflicto bélico es la manifestacién mas violenta de las imperfecciones
de los seres humanos; a nivel internacional ha dejado mas de cien guerras y 20
millones de muertos durante la llamada “Guerra Fria” (Sanchez Herraez, 2023).
Recientemente, los ataques de Rusia a Ucrania y de Hamas a Israel ponen al
mundo ante la disyuntiva entre la Guerra 3.0 y la Guerra Fria 2.0. La cuestion se
complica cuando se suman la guerra de grupos subversivos y del narcotrafico.
Los avances tecnoldgicos y los desarrollos multipolares han hecho que mas
paises tengan acCESo a armamento nuclear, mientras la capacidad de dialogo
para mantenerlos controlados esta desapareciendo (Organizacion de las Na-
ciones Unidas [onu], 2023).

A nivel comunitario, la polarizacion se traduce en tensiones entre grupos

con diferentes perspectivas politicas, culturales o religiosas. Esto dar lugar a
conflictos vecinales, protestas y division social en nuestros contextos actuales.

En México, los indicadores del indice de Paz Global 2022 basados en datos
publicados por el Secretariado Ejecutivo del Sistema Nacional de Seguridad

80 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Publica (SEsNsP) muestran que en México la paz se ha deteriorado en 14.8%
durante el periodo 2015-2022 (Instituto para la Economia y la Paz [IEp], 2023).
Este porcentaje incluye el aumento progresivo de las violencias familiar y se-
xual. De la misma forma, los homicidios y violencias por armas de fuego pro-
venientes de las actividades del crimen organizado han crecido de 8 000 a 23
500. Entre los grupos mas vulnerados estan los periodistas y los activistas de-
fensores de los derechos humanos, al tiempo que ha habido una disminucion
del gasto en seguridad piblica de 29.7% y en el sistema judicial de 14.6% de
2019 a 2022 (iep, 2023).

La polarizacién también se evidencia en las microsociedades de Ias institu-
ciones educativas a través de la creciente division en temas politicos, religiosos
y sociales. Estudiantes y profesores llegan a encontrarse en disputas ideologi-
cas ocasionadas por la adopcién de perspectivas distintas de la realidad, lo que
afecta negativamente el ambiente de aprendizaje y de didlogo constructivo,
pues no existe el suficiente grado de apertura para mirar y escuchar “al otro”.

Generalmente, en las aulas encontramos estudiantes poco dispuestos
al ejercicio de una critica profunda con base en caracteristicas individuales,
procedencias culturales diferentes, brechas generacionales, grados de cono-
cimientos diferentes, habilidades sociales en desarrollo y niveles distintos de
informacion sobre los asuntos comunes. Lo que presenciamos en los salones
de clase universitaria son procesos de hibridacion cultural, segin la perspecti-
va de Néstor Garcia Canclini (Grado Cero, 2019), y no procCesos de implantacion
o imposicion de culturas dominantes sobre culturas débiles. Para este autor
no hay culturas puras, lo que hay es un cruce de formas asimétricas de inter-
cambio de informacion que se nutren de contenidos de libros, blogs, canales,
periédicos, etc. en la era de las plataformas, lo que hace de las culturas formas
complejas de pensamiento y accion.

Preguntarse el porqué de la polarizacién y del conflicto en todos los nive-
les de la vida social abre la puerta para preguntarnos una vez mas ¢qué es el
hombre?, ;como se da la relacion hombre-sociedad?, ;es nuestra naturaleza la
guerra y el conflicto, como lo planteaba el fil6sofo inglés Thomas Hobbes en
el siglo xvi?, ;habra posibilidad de incidir en esas realidades desde nuestras
instituciones educativas?

ISBN: 978-607-69976-5-9 81



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

La explicacion antropolégica y y la ética del conflicto humano

Para dar respuesta a esos cuestionamientos, Karol Wojtyla, en su libro Mi vi-
sién de hombre, explica con una base tomista y fenomenologica que el hombre
es un individuo de su especie y también es persona. De modo que la especie,
por naturaleza, es una multitud de personas organizada en comunidades y so-
ciedades. El hombre es un ser social por inclinacion natural. Asi, pues, “la rela-
cion entre el hombre y su sociedad y la sociedad y el hombre est4 subordinada
a la moralidad, como vida individual y relaciones interpersonales” (Wojtyla,
2010, p. 317). De esta cita se desprende una suerte de tension moral entre el
bien personal del individuo y el bien social, de un lado esta el individualismo y
en el otro colectivismo. En ambos extremos se relativiza el bien comin, pues
en el primero prevalece el interés individual o de grupo, ya sea de una clase
privilegiada o grupo politico, mientras los ejemplos mas inmediatos en el co-
lectivismo son todas las formas de totalitarismo.

Cuando los conflictos surgen en estos dos polos, las relaciones interperso-
nales estan marcadas por la inmoralidad de las acciones humanas, que luchan
por prevalecer el poder en forma de dominio mediante el uso de la fuerza o
violencia en una libre decision de actuar contra el bien. En consecuencia, se da
una manifestacion de dafio o sufrimiento en los demas. De hecho, el individua-
lismo “tiende a abandonar a los mas débiles a su suerte” (Yepes y Aranguren,
2003, p.194). Esta claro que, si queremos lograr un verdadero y auténtico bien
comun, tendriamos que hacer uso de nuestra conciencia y libertad, no actuar
por impulsos, instintos o pasiones, sino desde la racionalidad, para nunca re-
nunciar a la realizacion del bien comun.

La persona humana

La persona y la naturaleza humana son temas profundos y complejos que
han sido objeto de reflexion y analisis a lo largo de la historia. Emmanuel Mou-
nier, en su obra El personalismo (1972), reconoce en el hombre la dignidad in-
trinseca y una naturaleza propia. Esta llamado a trascenderla a través de la
comunicacién. Por su caracter de apertura a los demas, se da y se coloca en
el punto de vista de los otros, al comunicarse, existe en los demas. Desde este
punto de partida, se desprenden la conjuncion de las notas de la libertad y el
dialogo que nos definen como personas (Yepes y Aranguren, 2003).

82 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

La libertad es la capacidad racional de la persona para tomar decisiones
auténomas y actuar de acuerdo con su propia voluntad y valores, sin estar
sujeta a coacciones externas o determinismos. Desde esta perspectiva, la liber-
tad no significa simplemente hacer lo que se quiera de manera caprichosa, sino
que implica un acto de autodeterminacion consciente y responsable. Los auto-
res personalistas consideran que la libertad es esencial para la realizacion de la
persona. A través de la libertad, una persona puede definir su identidad, tomar
decisiones para con su sociedad, comunicar su mundo interior, perseguir me-
tas y aspiraciones personales, y asumir la responsabilidad de sus acciones. La
libertad no sélo es un derecho humano, sino también una responsabilidad que
cada individuo debe ejercer de manera reflexiva y en armonia con los valores
morales y sociales. La libertad, desde esta perspectiva, no es un concepto aisla-
do, esta intrinsecamente relacionada con la ética y la responsabilidad. Supone
tomar decisiones informadas y considerar las consecuencias de las acciones,
lo que a su vez requiere un dialogo constante con uno mismo y con otros para
comprender los valores y principios que guian nuestras elecciones. “Con la pa-
labra y el acto nos insertamos en el mundo humano, y esta inserciéon es como
un segundo nacimiento” (Arendt, citada por Yepes y Aranguren, 2003, p. 63),
pues implica un intercambio racional de lo que se dice y se hace en la blsque-
da de la realizacion propia en el receptor del mensaje, es decir, en el préjimo.

La naturaleza humana es inherentemente relacional, como lo declaraba
Boecio a inicios del siglo vi (Cruz Cruz, 2018). Los seres humanos estan destina-
dos a relacionarse entre siy con el mundo que los rodea, no de forma violenta
sino de forma inteligente o racional. Esta idea se refleja en la importancia que
en los evangelios se da al amor, la compasion y la solidaridad con los demas.
Jesls ensend a amar al projimo como a uno mismo y a buscar la unidad y la re-
conciliacion con los demas. El mensaje puede llevarse a efecto si utilizamos la
capacidad de la palabra en un curso bidireccional de ida y vuelta o de dialogo.

Estas ideas nos invitan a reflexionar sobre nuestra responsabilidad con los
demas y la importancia de promover la dignidad y el respeto en nuestras inte-
racciones humanas. Al fin y al cabo, el tipo de sociedad se define por la forma
en que interactan las personas que en ella conviven.

ISBN: 978-607-69976-5-9 83



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Los deberes sociales de la persona

La ética personalista es una corriente que se centra en la dignidad y el valor
inherente de cada individuo como persona. Desde esta perspectiva, los deberes
humanos para el logro del bien com(n estan relacionados con la promocion y
el respeto de la libertad de los demas, ya que la libertad es vista como un ele-
mento fundamental de la condicion humana, incluso se anticipa a los derechos.
Gabriel Chalmeta, doctor en filosoffa, explica en su texto Etica social (2003)
que los deberes del hombre en el contexto de la ética personalista son tres:

1. Respetar la libertad de los demas: en la ética personalista se reconoce
que cada persona tiene un valor intrinseco y una dignidad que deben ser respe-
tados. Esto se refleja en el deber de respetar la libertad de los demas. Respetar
la libertad de los demas significa no interferir en sus decisiones y elecciones
siempre que éstas no causen dafio injusto a otros. Implica reconocer y proteger
el derecho de cada persona a tomar sus propias decisiones, incluso si no esta-
mos de acuerdo con ellas.

2. Promover el buen ejercicio de la libertad de los demas: ademas de
respetar la libertad de los demas, los individuos tienen el deber de promover el
buen ejercicio de la libertad por parte de los demas. Esto implica no sélo per-
mitir que las personas tomen decisiones libremente, sino también ayudarles a
tomar decisiones informadas y éticas. Puede incluir brindar apoyo, orientacion
y educacion, para que otros puedan ejercer su libertad de manera responsable
y consciente.

3. Fomentar todo lo que hace efectivo el ejercicio de la libertad: la ética
personalista también enfatiza la importancia de crear un entorno en el que las
personas puedan ejercer su libertad de manera efectiva. Esto implica promover
condiciones sociales y politicas que permitan a las personas tomar decisio-
nes libres y responsables, lo que podria incluir la promocién de la igualdad
de oportunidades, de la justicia social, la educacién de calidad y el acceso a la
informacion.

84 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

En resumen, el personalismo se presenta como una forma de civilizacién (Gar-
cia Cuadrado, 2010), en la que los deberes humanos para el logro del bien comin
estan estrechamente relacionados con la promocion y el respeto de la libertad de
los demas. Asi, entoncEs, existe una correlacion entre el bien individual y el bien
social realizados. Estos deberes se basan en el reconocimiento de la dignidad y el
valor inherente de cada persona como ser humano; el lugar idéneo para aprender
mediante la practica de estos principios es la institucion educativa.

El modelo educativo intercultural mas alla de la multiculturalidad

La preocupacion por el quehacer de la universidad ha sido un tema de las
actuales tendencias y politicas, asi como de sus aspectos fundacionales. Por
una parte, Miguel Angel Escotet (1993), desde una visién sistémica, propone
que los microcosmos del sistema universitario necesariamente confluyen en
un objetivo general de la sociedad, pues de suyo constituye el para qué de su
quehacer. Desde esta vertiente, la institucion de educacion superior se ha de
plantear objetivos que trasciendan desigualdades sociales y geograficas entre
instituciones de las mismas localidades y entre los paises. Ahora bien, esta
epistemologia conecta con la Constitucién apostdlica Excorde Eclessiae (1990),
escrita por Juan Pablo I, en la que propone que en las universidades catdlicas
los jovenes aprendan “a razonar con rigor, para obrar con rectitud y para servir
mejor a la sociedad” (# 2). También, con la orientacion de la universidad lasa-
liana, cuya primera regla es la “atencion a la realidad circundante [que] es uno
de los puntos fundantes de nuestra obra” (La Salle relal, 2020, p. 4). Para ello,
en el Proyecto Educativo Regional Lasallista Latinoamericano (perla) se propo-
ne como clara linea de accion educativa no quedar al margen de los problemas
de la paz, mediante la revision de los procesos comunicativos utilizados por
los jovenes y un acercamiento cultural que fomente el encuentro del sentido
comunicacional y una comprension de sus preocupaciones (relal, 2011).

La incubacién de una cultura para la paz, fundada en el respeto a la dignidad
de la persona por el respeto y la corresponsabilidad de los deberes sociales antes
que la exigencia del cumplimiento de los derechos, abre la puerta al desarrollo
humano mediante la socializacion y la capacidad de intercambio de saberes a
través del dialogo. Por ello, se sugiere un cambio en el modelo educativo para la
universidad, desde el paradigma multicultural al paradigma intercultural.

ISBN: 978-607-69976-5-9 85



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Antes de explicar el modelo intercultural, es pertinente aclarar qué se en-
tiende por un modelo multicultural, con la finalidad de que lector pueda inferir
sus diferencias. El modelo multicultural ha representado una opcién educativa
que posibilita la convivencia de diversas culturas en los espacios educativos,
expresandose en diferentes diosincrasias, estilos de vida, formas distintas de
pensar y de vivir las realidades comunes en espacialidad y temporalidad. El
multiculturalismo nacié como una opcion para potenciar el “encuentro” entre
las diferentes culturas y se distingue por oponerse al etnocentrismo. Cabe el
uso de la metafora de “sociedad tipo ensaladera” (Jiménez Abad, 2003, p. 111),
con una tendencia a la atomizacion por la separaciéon de las culturas en coexis-
tencia y su proclividad a la aparicién de grupos culturales asimétricos.

|U

Ahora bien, el modelo de la educacion intercultural ha sido revisado desde
dos enfoques de pensamiento: el sociocritico y el personalista.

El primero de ellos parte de la diversidad cultural desde un mismo rasero,
porque considera a las culturas como iguales para proyectarlas hacia la trans-
formacion social por medio del cambio de las estructuras socioeconémicas
de la sociedad, tal como lo planteaba el marxismo. La consecuencia es la in-
centivacion del conflicto para motivar el cambio. Desde esta perspectiva, la
diversidad cultural debe desvanecerse para conformar una cultura mayoritaria
y potencialmente histérica en marcha con los movimientos sociales que vayan
surgiendo en el camino. El punto de partida es el destierro de toda idea discri-
minatoria para llegar al colectivismo.

El segundo enfoque de la interculturalidad, el personalista, al poner en el
centro a la persona, busca promover la comprension y el respeto entre diferen-
tes culturas sobre la base del reconocimiento de la dignidad humana. Seg(ln
Andrés Jiménez Abad (2003), el caracter natural de la dignidad humana es el
elemento metacultural capaz de desmantelar los relativismos culturales que
crean confusiones sobre el valor de las cosas y cuyo resultado son concepcio-
nes instrumentales de la persona que dan cabida a posibles manipulaciones
por el podery con ello a la aparicion del conflicto. Sin el reconocimiento de lo
importante que es el “otro”, la convivencia en igualdad de estatus en el encuen-
tro sera imposible.

86 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Si la cultura es la representacion simbolica de la realidad concebida por
cada individuo de la sociedad que afirma o niega el caracter humano de la
persona en convivencia, la interculturalidad requiere el empleo del método
hermenéutico para develar los significados entre los interlocutores destinados
al encuentro. Es conveniente precisar que la concepcion de hermenéutica de la
que hablamos es la surgida en la posmodernidad y, mas alla de ser un arte de
interpretar textos o una metodologia cientifica, se trata de una filosofia univer-
sal que parte del plano existencial de la actividad humana “no en el sentido de
negar sino de preservar a los contrarios” (Beuchot, 2016, p. 91).

Es en la filosofia de Raimon Panikkar (2006) que podemos encontrar las
posibilidades de la interculturalidad que busca el encuentro entre culturas me-
diante la develacion de las “palabras que son simbolos idoneos para expresar la
experiencia” (p. 59); emplea el lenguaje propio de la interculturalidad para cap-
tar los significados del pensar simbolico de los hablantes junto con los silencios,
las palabras y la actitud para comprender y ser comprendido. Asi nace una pro-
puesta de dialogo “en la que interviene tanto el corazédn como la mente” (p.78).

De esta manera, el dialogo intercultural se presenta como fuente de eleva-
cion moral por la provocacion del encuentro con la verdad, el bien y la belle-
za. Estos trascendentales responden al Ilamado a formar comunidad o indivisa
manent, legado de la familia de san Juan Bautista De La Salle.

En un mundo polarizado, la interculturalidad emerge como un modelo edu-
cativo que puede impulsar el desarrollo humano y promover la paz. Insto a
todos nosotros a abrazar la interculturalidad en nuestros espacios educativos
y comunidades, adoptando una actitud de convergencia y dialogo. En Gltima
instancia, estamos destinados al encuentro para participar en todo lo que
puede enriquecernos como seres humanos y en la construccion de la historia
(Maritain, 2001).

La filosofia intercultural de Raimon Panikkar y la propuesta de la
competencia de interculturalidad

Raimon Panikkar, fildsofo y te6logo contemporaneo, doctor en quimica, filo-
sofia y teologia, catélico, budista e hinduista, es representante del pensamiento

ISBN: 978-607-69976-5-9 87



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

intercultural. Aporta una perspectiva Unica sobre el dialogo intercultural y re-
ligioso, que se ha convertido en una valiosa fuente de inspiracion para la pro-
mocion de la paz y la convivencia entre culturas y religiones. Su nocion del
“dialogo dialogante” coincide con la propuesta del papa Francisco en la Carta
Fratelli Tutti respecto a que el didlogo promueve la amistad social porque pone
en accion verbos como “acercarse, expresarse, escucharse, mirarse, tratar de
comprenderse, buscar puntos en contacto” (# 198).

A continuacion, se mencionan las principales caracteristicas del dialogo
dialogante de Raimon Panikkar (2006), que bien pueden emplearse en los pro-
cesos formativos de la vida universitaria:

1. Apertura y respeto: en el didlogo dialogante, la apertura es fundamental.
Panikkar aboga por escuchar y respetar profundamente las voces y las creen-
cias de los demas, sin prejuicios ni juicios previos. Parte de la idea que cada
cultura y religion tiene su riqueza y sabiduria Unicas.

2. Dialogo como encuentro: para Panikkar, el dialogo no es simplemente
un intercambio de ideas o argumentos, sino un encuentro entre personas que
buscan una comprensién mutua y un enriquecimiento espiritual. Este enfoque
enfatiza la dimension interpersonal del dialogo, pues no hay dialogo sin amor.
Lo que el evangelista recupera de la ensefanza central de Jesis, “Amaras a tu
préjimo como a ti mismo” (Biblia de Jerusalén, 2009, Mt 22:39), resalta la im-
portancia del respeto y el amor hacia los demas.

3. Interdisciplinariedad: el didlogo dialogante implica un enfoque interdis-
ciplinario, en el que se integran diversas perspectivas, no sélo religiosas, sino
también filosoficas, culturales, y sociolégicas. Esto permite una comprension
mas completa de la complejidad de las cuestiones en discusion.

4. Humildad epistemolégica: Panikkar destaca la necesidad de reconocer
la limitacion de nuestro conocimiento y la contingencia de nuestras creencias.
Esta humildad epistemolégica es un antidoto contra el fanatismo, ya que reco-
noce que no tenemos todas las respuestas y que la verdad es compleja.

88 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

5. No al sincretismo, si a la complementariedad: aunque Panikkar aboga
por el respeto y el entendimiento entre religiones y culturas, no promueve el
sincretismo (la fusion de todas las creencias en una). En su lugar, aboga por la
idea de complementariedad, seglin la cual cada tradicion puede enriquecer a
las demas sin perder su identidad. El vehiculo es el lenguaje.

6. Dialogo del silencio: Panikkar introduce el concepto de “dialogo del si-
lencio”, que se refiere a la capacidad de estar juntos en silencio, compartiendo
un espacio de contemplacion y respeto mutuo, incluso cuando las palabras no
pueden expresar plenamente nuestras creencias y experiencias.

El didlogo es una estrategia para la pazy, al mismo tiempo, un método para
el entendimiento, porque supone una vision de la realidad compleja tejida en-
tre dos o mas personas o nodos de una misma red: “Yo no soy el otro ni el otro
es yo, pero estamos juntos porque compartimos la palabra” (Panikkar, 2008).
La profundidad de las palabras del fildsofo implica toda una apuesta por la
salvacion del género humano a través de una relacion dialogica perpetua. Para
ello, se requiere que los dialogantes reconozcan sus insuficiencias y se sitlien
en una comunién, como un “sujeto para empatizar y no un objeto que disec-
cionar” (Carrera, 2019, p. 230).

En el proceso de didlogo debemos identificar y seguir criterios objetivos de
verdad que sean aceptados por ambas partes. Esto nos permite avanzar hacia
una comprension compartida y evitar caer en el relativismo y en emotivismos.
Benedicto XVI reconoce en Caritas in veritate que “la verdad es ‘l6gos’ que crea
‘dia-logos’ y, por tanto, comunicacion y comunion” (# 4).

Por otra parte, si las interacciones interculturales no se limitan a diferencias
nacionales, sino que abarcan contextos y procedencias distintos, las personas
se enfrentan de forma natural a una inseguridad en la comunicacién, ya que
las normas de comportamiento pueden no ser claras para los interlocutores.

Para abordar estos desafios, se han instrumentado talleres alrededor del
mundo dirigidos a la ensefianza de la interculturalidad como una competencia
(IntercultureTV, 2017). Esto se refiere al fomento de la habilidad mediante la
creacion de situaciones didacticas que se perciban como espacios compartidos

ISBN: 978-607-69976-5-9 89



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

0 comunes entre “mi espacio” y “tu espacio” como “lo nuestro”. La finalidad es in-
teractuar eficazmente en situaciones nuevas o desconocidas. A su vez, esta compe-
tencia se compone de varias subcompetencias, como se muestra a continuacion.

Tabla 1. Competencias y subcompetencias interculturales

Competencia Subcompetencia

Conocimientos especializados y
técnicos

Metodologias para la aplicacién

Nuestro conocimiento .
de los conocimientos

Autorreflexion sobre la cultura
propia y la ajena

Motivaciones para practicar

capacidades en la interaccion

Nuestras actitudes .
social

Disposicion para aprender

Conocimiento de las reglas de
interaccion social

Nuestro comportamiento Aplicacion de las reglas sociales

Ejercicio de critica reflexiva y
responsable
Nota. Esta tabla es de construccion propia con base en IntercultureTV (2017).

En situaciones interculturales, las competencias y subcompetencias pue-
den medirse por el grado de familiaridad y confianza, lo que requiere que los
universitarios adapten sus habilidades a contextos desconocidos o poco cono-
cidos. La puesta en marcha del aprendizaje implica no sélo conocer la cultura
del otro, sino también reflexionar sobre la propia cultura.

En suma, la practica en la competencia intercultural puede plantearse como
un proceso continuo que combina diversas habilidades y permite una comu-
nicacion efectiva en situaciones diversas. El objetivo es construir situaciones
interculturales y de dialogo dialogante en un nivel de normalidad, para facilitar
interacciones constructivas, reconociendo que el planteamiento sobre la compe-
tencia intercultural sera tan singular y complejo como las situaciones lo ameriten.

90 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Reflexiones finales o de cierre

Este es el momento de replantearnos los modelos educativos de las universi-
dades catolicas, de mirar opciones que nos ayuden a salir de las confrontaciones
violentas en las que estamos envueltos y de la guerra de las palabras en las au-
las. Como planteaba Juan Pablo Il en Centesimus Annus (1991), existe “el peligro
del fanatismo o fundamentalismo de quienes, en nombre de una ideologia con
pretensiones de cientifica o religiosa, creen que pueden imponer a los demas
hombres su concepcion de la verdad y del bien” (# 46).

En un intento de apertura a la interculturalidad retamos a nuestras propias
cosmovisiones y convicciones a partir de los cuestionamientos que nos hace-
mos a nosotros mismos y que nos formulan los otros mediante el dialogo. Pa-
nikkar nos advierte que es una tarea dificil de emprender, porque provoca una
subversion con procesos de desestabilizacion de nuestras propias creencias; el
lado positivo es vivir un proceso transformador, dado el crecimiento personal
que generan la labor critica y el desarrollo de la tolerancia. Es la bisqueda de
los universales en lo concreto.

Para que un dialogo sea dialogante tiene que hablarse. Todo comienza con
el uso del lenguaje del homo loquens, que permite al hombre hablar consigo
mismo y con los demas con la intenciéon de conectar pensamiento-habla-ser
para superar las fronteras culturales y, entonces, s6lo entonces, trascender al
comprender al otro que no somos: “si no conozco al otro no podré tampoco
conocerme a mi mismo” (Panikkar, 2006, p. 77).

El didlogo dialogante de Raimon Panikkar ofrece una perspectiva valiosa
para afrontar la polarizacién y promover la paz a través de la interculturalidad,
pues brinda la posibilidad de un horizonte comUn para la comprensién de los
conceptos y creencias por medio del lenguaje y de la actitud de convergencia
y dialogo en espacios educativos. Supone darnos la oportunidad de construir
puentes entre culturas, civilizaciones y religiones. La finalidad es el floreci-
miento humano de cada universitario a partir del uso de todas sus capacidades
hacia el logro de una vida de bien.

ISBN: 978-607-69976-5-9 91



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Referencias

» Benedicto XVI (2009). Caritas in Veritate. https://bit.ly/4dhFTam

» Biblia de Jerusalén (2009). Descleé de Brouwer.
» Beuchot, M. (2016). Tridngulo de enigmas. unam.

» Carrera, 0. (2019). El pensamiento advaitico de Raimon Panikkar. Revista de
filosofia 44(2) 211-230. https://acortar.link/IUYbg9

» Chalmeta, G. (2003). Etica social, familia profesién y ciudadania (2a ed.),
eunsa.

» Crugz, ). C. (2018). Fernandez, Clemente, S. |, Los filésofos medievales. Selec-
cion de textos, B.A.C., Madrid, vol. I: Filosofia patristica, drabe y judia (1970, 753
pp.); vol. Il: De Escoto Eritigena a Nicolds de Cusa (1980, 1,257 pp.). Anuario Filo-
sofico/Anuario Filoséfico, 14(2), 220-222. https://bit.ly/3UJ96ng

» Escotet, M. A. (1993). Tendencias, misiones y politicas de la universidad. Mi-
rando hacia el futuro. Editorial uca.

» Francisco (2020). Fratelli Tutti https://bit.ly/4a6zSKM

» Garcia Cuadrado, ). A. (2020) Antropologia filoséfica: una introduccion a la
filosofia del hombre (5a ed.). eunsa.

» Grado Cero (2019, junio 22) La interculturalidad y sus imaginarios: una con-
versacién con Néstor Garcia Canclini. Audio de entrevista. https://n9.cl/xtzkw

» Herder (s. f). Encyclopaedia. Recuperado el 9 de septiembre de 2023 de
https://bit.ly/3UtcKjN

» IntercultureTV (2017, marzol3). Interculture competence. Video de divulga-
cion. https://n9.cl/9vrilh

» Instituto para la Economia y la Paz (2023). indice de paz México 2023. Insti-
tute for economics and peace. https://bit.ly/44tx6xX

92 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

» Jiménez Abad, A. (2003, mayo). La interculturalidad y la dignidad de la per-
sona. Mas alla del modelo critico. Estudios Sobre Educacion, Universidad de
Navarra 4(003), 105-121 https://bit.ly/3Wv90Q3

» Juan Pablo Il (1990). Excode Ecclessiae. Sobre las Universidades Catélicas ht-
tps://bit.ly/3Wrlusn

» Juan Pablo Il (1991). Centesimus Annus. https://bit.ly/3yeZ04l

» La Salle relal (2020). Enfoque de los derechos en la relal Revision concep-
tual y orientaciones para los educadores lasalianos.

» Maritain, J. (2001). Humanismo integral. Problemas temporales y espirituales
de una nueva cristiandad (2a ed). Coleccion Biblioteca Palabra, 11. Ediciones
Palabra.

» Mounier, E. (1972). El personalismo (92 Ed.). Eudeba Editorial Universitaria
de Buenos Aires.

» Organizacion de la Naciones Unidas (2023). UN75 mas alla del 2020. For-
jando nuestro futuro juntos. https://bit.ly/4a75z0C

» Panikkar, R. (2006). Paz e interculturalidad. Una reflexion filoséfica. Herder.

» Panikkar, R. (2008). El dialogo intrarreligioso. https://acortar.link/1jgRPb

» relal (2011). perla Proyecto Educativo Lasallista Latinoamericano

» Sanchez Herraez, P. (2023). La nueva pugna de las potencias: ;Guerra Mun-
dial 3.0 o Guerra Fria 2.0? Documento de Analisis ieee. https://bit.ly/4bnpSON

» Wojtyla, K. (2010). Mi vision de hombre (7a. ed.) Biblioteca Palabra. Edicio-
nes Palabra.

» Yepes, R,y Aranguren J. (2003). Fundamentos de antropologia. Un ideal de la
excelencia humana (6a. ed.). eunsa.

ISBN: 978-607-69976-5-9 93



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Derechos de Autor © 2025 por Patricia Xochiquetzal Mendoza Cruz

Este texto esta protegido por una licencia Creative Commons 4.0. Usted es libre
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — vy
Adaptar el documento —remezclar, transformary crear a partir del material— para cual-
quier propésito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condicion de:
Atribucion: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o
lo recibe por el uso que hace de la obra.




