Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

De-construir la universidad: una didactica critica desde
la tension epistemica

Carlos Alberto Escobar Otero*

Ma. De la Luz Maldonado Ramirez®
https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c146

Introduccion

Este texto se propone reflexionar en clave intercultural y decolonial sobre la
complejidad constitutiva de la universidad: como escenario del encuentro y
confrontacién entre los conocimientos disciplinares de la ciencia occidental
y los saberes culturales, histérica y corporalmente situados en las experien-
cias del mundo; como resultado de la relacion entre modernidad-coloniali-
dad-nacionalismos que solidifica el didlogo, silencia las voces diversas y de los
oprimidos, homogeneiza identidades, desencarna al sujeto, reproduciendo una
experiencia del mundo desde la desigualdad, la exclusién y el sometimiento
histérico; como institucién institucionalizante de las relaciones y practicas en
el mundo de la vida. Desde nuestro lugar de enunciacién y posicion de observa-
cion, reflexionamos sobre la universidad para desarticular las relaciones de do-
minacién que la academia impone como reglas de juego y buscar otras formas,
desde otros saberes, de construir al sujeto docente, su practica, su agencia y su
reflexividad critica en tension epistemologica.

El documento parte del encuentro académico y experiencial con colegas
docentes, investigadores y administrativos de las universidades La Salle Bo-
gota y La Salle Oaxaca, con quienes construimos un espacio para compartir
inquietudes, dudas, propuestas, experiencias y la lectura de diferentes autores
que nos invitan a articular una reflexién colectiva en torno a la educacién, la
universidad y la practica docente en clave intercultural.

4 Maestro en Docencia, ulsa Bogota. Investigador-docente, ulsa Bogota, correo electronico:
carlosescobar@unisalle.edu.co. https://orcid.org/0000-0002-4227-681X

5 Doctora en Estudios Mesoamericanos, unam. Docente del Posgrado en Ciencias Politicas y Sociales, UNAM,
correo electronico: senisebiyorum@msn.mx

62 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Nos preguntamos por la diversidad cultural que atraviesa el entorno edu-
cativo: como se manifiestan las culturas y sus matrices epistemolégicas en el
contexto aulico, incorporadas en los estudiantes y en los docentes; como es el
encuentro entre los saberes de la vida cotidiana y de las culturas y el conoci-
miento cientifico inherente a las diferentes areas disciplinares. También nos
preguntamos si, en el entorno lasallista, Ilevamos a cabo una practica docente
intercultural, guiada por la didactica critica. Si no es asi, ;cbmo podremos lo-
grarlo?, scuales serian los posibles senderos a seguir para ejercer una practica
docente intercultural en nuestras universidades lasallistas? Hacemos hincapié
en que las universidades La Salle no son universidades interculturales, es de-
cir, su modelo educativo no esta guiado por la interculturalidad; sin embargo,
no somos ajenos a las realidades diversas que se tejen desde los encuentros
y desencuentros entre culturas, como arenas de confrontacion y negociacion,
consenso y disenso, que acontecen en la vida universitaria lasallista desde la
variedad de sus contextos.

Lo que a continuacién presentamos son unas primeras ideas, un esbozo
que parte de pensar nuestra problematica realidad social histérica como lati-
noamericanos desde las ideas de autores de las humanidades que nos invitan
a cuestionar nuestras limitantes institucionales, nuestras formas de socializa-
cion excluyentes, nuestra seguridad ontologica basada en el imperio de la ra-
z6bny la verdad, nuestros discursos hegemonicos: nuestra herencia colonial, ese
padecimiento que nos encarné como seres arrojados a un mundo desigual, en
desventaja ontologica, sometidos por una minoria que nos esclavizo, racializ6
y exotizo, los “buenos salvajes” que con sus recursos naturales sostuvieron el
desarrollo industrial de Europa.

Situados en la universidad, ;,como es posible la transformacién social en el
marco de una institucion social basada en una estructura excluyente, normati-
va y violenta? ;Sera posible pensar en una practica docente des-institucionali-
zante de la universidad? ;Cémo seria posible esto considerando la peculiaridad
de las universidades lasallianas? Esto nos remite a plantear la necesidad de
de-construir el habitus escolar/docente, lo cual pasa por sefialar cuestiona-
mientos al saber-hacer instituido en la practica docente a través de la adquisi-
cion y transmision del conocimiento, en singular, en los procesos de ensefian-
za-aprendizaje. Dicho de otra forma, la de-construccion de la practica docente

ISBN: 978-607-69976-5-9 63



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

y los procesos de aprendizaje en la universidad pasan por el enfrentamiento, el
estar frente a formas contrahegemoénicas de conocimiento, mejor aln, frente
a los saberes de los subalternos, histérica, cultural y corporalmente situados.

Imaginar otros mundos desde la educacion: problematizacion sobre
practica docente y aprendizaje en el contexto intercultural

latinoamericano

Si partimos de la propuesta de las pedagogias decoloniales como una
apuesta por formas emancipadas de los ejercicios de ensefanza y aprendizaje,
entendidas desde el pensamiento de Catherine Walsh como “las estrategias,
practicas y metodologias —las pedagogias— de lucha, rebeldia, cimarronaje,
insurgencia, organizacion y accion que los pueblos originarios primero, y luego
los africanos y las africanas secuestradxs, emplearon para resistir, transgredir
y subvertir la dominacién, para seguir siendo, sintiendo, haciendo, pensando
y viviendo —decolonialmente— a pesar del poder colonial” (Walsh, 2013, p.
25, en Arroyo, pp. 49-50), un punto de partida necesario es la reflexion en
torno a la vivencia, como padecimiento, del colonialismo. Esto implica pensar
en las estructuras de dominacion colonial, en las formas de sometimiento que
implementaron, las cuales triunfaron y siguen vigentes, como también en los
mecanismos de socializacion de la dominacion colonial, mediante los cuales
internalizamos la dominacion, a la manera de una normalizacion que va no sélo
de hacer normal el sometimiento, sino de hacerlo una norma de convivenciay
regulaciéon de las conductas.

En ese sentido, es interesante distinguir al menos dos dimensiones del
colonialismo interno, que encontramos en el pensamiento sociolégico de Ro-
dolfo Stavenghagen y de Pablo Gonzalez Casanova. Stavenghagen destaca la
dimension econémica espacial del desarrollo del capitalismo en el proceso de
acumulacion originaria del que particip6 América Latina en los siglos xvi y xvii,
que supuso el establecimiento de centros de desarrollo econémico colonial: las
sedes de los virreinatos, a las que quedarian supeditados los polos periféricos
de la produccién, que a su vez estarian controlados por la Corona espafiola.
Alli podemos identificar las posibilidades de desarrollo diferenciado y las re-
laciones de dependencia que ya se trazaban entre los virreinatos y Espafia,

64 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

asi como entre los virreinatos y las intendencias. En Gonzalez Casanova, como
consecuencia de la dimensién econémica del colonialismo interno, aparece la
dimension ideolégica: la configuracion de una mentalidad colonial que se so-
mete a las estructuras del poder, sin que éste ejerza una amenaza de violencia
para asegurar el sometimiento.

Es en esta segunda dimension, que no es ajena a la primera, que ubicamos
el papel que toma la educacion en la reproduccion del colonialismo interno, en
tanto aparato ideoldgico del Estado, pero también como escenario de disrup-
cion, de rebeldias que denuncian la violencia epistémica que sostiene la Ver-
dad del pensamiento de Occidente, hacia su transformacién en “comunidades
de comunicacion”. Estas se nutren de los saberes diversos, situados historica
y culturalmente, que se vivencian en lo cotidiano, en nuestra relacién con los
otros, y en lo no cotidiano, lo que esta fuera del espacio-tiempo de la rutina
diaria, lo cual implica nuestra relacién con lo otro. Dicho de otro modo, las
pedagogias decoloniales encuentran en la interculturalidad su motivo, lugary
hecho hacia la transformacion social.

En consecuencia, partimos pensando la interculturalidad como un horizon-
te de mundo, que sera posible a partir de transformaciones profundas en la
estructura econémica y en la estructura mental o ideolégica; ello supone otras
formas de relacionarnos con la naturaleza, de configurar nuestra naturaleza;
otras formas de relacionarnos con los otros, partiendo de su dignidad como
seres vivos y personas: el impacto intersubjetivo de la interculturalidad que
apunta a la construccién de subjetividades diversas y a la problematizacién de
nuestra alteridad e identidad como seguridad ontolégica, las cuales es necesa-
rio de reconstruir haciendo evidente las formas de dominacién y el ejercicio del
poder que las determinan, pues “la interculturalidad se plantea para proyectar
la convivencia ética y politica en futuras sociedades, con formas alternativas
de desarrollo tecnolégico y de relacionarse con la naturaleza... nuevas formas
de hacer politica, inclusivas y con gestiones donde se compartan el poder y las
riquezas del mundo: con una ética y una estética de la diversidad lingiiistica
y cultural capaces de (re)educar la sensibilidad y orientar nuevas formas de
construir conocimiento” (Godenzzi, 2005 en Pérez y Arqueta, 2019, p. 123). Qui-
za, s6lo asi seria posible el dialogo entre culturas, no como integracion sino como
arena que visibiliza el conflicto en las relaciones antinémicas entre culturas,

ISBN: 978-607-69976-5-9 65



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

lejana a la sintesis integrativa que anula la diferencia y pretende una identidad
homogeneizante, sino que elabora desde la complejidad de la diferencia.

El sometimiento, el blanqueamiento y el silenciamiento de la otredad se
han institucionalizado como parte del colonialismo interno. Reviste el nicleo
duro de las cosmovisiones y lo aprisiona. En ocasiones dirige su mirada hacia
el centro y encuentra elementos susceptibles de manipulacion instrumental;
es lo que Horkheimer y Adorno sefialaron con crudeza en su obra compartida,
Dialéctica del iluminismo: el mito deviene en llustracion, en tanto que la Ilus-
tracion es ya mitologia. “El mito se disuelve en Ilustracion y la naturaleza en
mera objetividad. Los hombres pagan el acrecentamiento de su poder con la
alienacion de aquello sobre lo cual lo ejercen. La llustracion se relaciona con
las cosas como el dictador con los hombres. Este los conoce en la medida en
que puede manipularlos” (Horkheimer y Adorno, 1998, p. 64).

Si los fundadores de la Escuela de Francfort denunciaban el genocidio y sus
fuentes filosoficas de justificacion como fracaso de la llustracion, los ecos de
muerte de los nacionalismos se articulan en América Latina con las dictaduras,
las transiciones a la democracia y el multiculturalismo como politica de Esta-
do. Sobre la base de los etnocidios, el Estado pretende el reconocimiento de la
diversidad cultural: la axiologia neoliberal determina como ha de construirse
la presencia de la diferencia, una jerarquia de la diversidad funcional al poder.
Es el anuncio de la diversidad, su celebracion sin la presencia del otro, o me-
jor atn, con el otro presente en la forma en que lo determina lo determina el
Estado: multiculturalismo y blanqueamiento son procesos hegeménicos com-
plementarios, que condensan las identidades en una forma homogénea. De alli
que, como menciona Bolivar Echeverria, las culturas se reducen histéricamente
a las formas nacionales, es decir, se habla de historia de la cultura cuando real-
mente se estudia la historia de las naciones.

A tal punto ha llegado la reduccién nacionalista de lo humano en el dis-
curso moderno, que es comUn entender “historia de la cultura moder-
na” como sinénimo de “historia de las culturas nacionales”. El criterio
nacional se presenta como el criterio mas apropiado a la cosa misma, no
solo porque la Nacién es un fenémeno moderno sino porque la huma-
nidad moderna, ella misma, se concibe como un Concierto de Naciones

66 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

(Europa y el resto del mundo, es decir, el conjunto de sus Estados saté-
lites). Tiene, en efecto, frente a los otros criterios, la ventaja de que las
narraciones que inspira no dejan inexplicada ni la yuxtaposicion de las
historias particulares de los diferentes sujetos puros (como lo hacen las
narraciones ortodoxamente geograficas, étnicas, econdmicas, politicas,
etcétera) ni la de las historias parciales de un mismo sujeto (como lo
hacen las narraciones especializadas en lo antropolégico, lo sociologico,
lo econémico, etcétera), sino que permite narrar una historia a la vez
global y completa, “universal” y “omnicomprensiva”, es decir, capaz de
reunir a todos los sujetos particulares de la historia cultural modernay
de incluir todos los niveles de la vida social en los que se desenvuelve
esa historia (Echeverria, 1998, p. 164).

Asi, pretenden despojarnos del derecho a la memoria creativa, supeditada
a la historia como representacion colectiva del Estado-nacion. De esta forma,
es la narracion del Estado, “universal”
por encima de los silencios de los oprimidos, que en los movimientos sociales
encuentran sus espacios para disputar al poder la dignidad de su palabray la

reivindicacion del recuerdo de las victimas del colonialismo.

y “verdadera”, la que toma la palabra

Si las historias han sido raptadas por el Estado, que antepone su historia
en aras de petrificar la dinamica social del tiempo, la funcién discursiva del
lenguaje se encuentra contenida por los limites del poder: el lenguaje deviene
en discurso coercitivo que normaliza la dominacion colonial. De esta forma, el
decirse genera los sujetos al Estado: el ciudadano, urbanita y cosmopolita. La
identidad del ciudadano moderno, el sujeto de derechos creados para salvaguar-
dar su vida y garantizar su bienestar sin importar los costos racionales que ello
implique: genocidios y ecocidios. El sujeto social se ha reificado a tal grado de la
realidad vivida que el padecimiento de muchos se constituye en la base estruc-
tural del bienestar social, el nuevo fantasma que recorre el mundo neoliberal.

Ante este panorama, las reivindicaciones sociales que denuncian las deudas
historicas con los oprimidos, los pobres, las minorias racializadas, exotizadas
y sexualizadas, articulan la lucha por el espacio publico, la construccion de las
presencias en el espacio de la politica mediante la restauracion de la dignidad
de la palabra. Dicho de otra forma, en el conflicto sociocultural observamos la

ISBN: 978-607-69976-5-9 67



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

disputa por la presencia de lo diverso en el espacio publico, el lugar de encuen-
tro y desencuentro de la politica, donde se juega, mediante el concierto de vo-
Ces en el didlogo, el futuro de nuestras sociedades. De esta forma identificamos
un anclaje, a la manera de una cadena significativa que articula las luchas por
la presencia de lo diverso en el espacio ptblico con la necesidad de restituir
la relacion entre el sery la cosas en el mundo de la vida a través del lenguaje,
mediante el cual toman forma las relaciones que establecemos con el mundo,
los otros y lo otro.

Esto es asi porque, como resultado del colonialismo interno que subyace
a las politicas publicas, el Estado ha ensayado modos de anulacion del otro,
volviendo a la lengua uno de los medios para la integracion social culturalista.
Esto refiere al imperialismo de la castellanizacion que, a través de la alfabetiza-
cion, busca invalidar la presencia de la diversidad cultural en las aulas, uno de
los espacios publicos por excelencia, lo que tiene resonancia en los escenarios
que la circulan. Es el enfrentamiento entre la educacion oficial, instituciona-
lizada e institucionalizante, y otros escenarios de educaciéon no oficiales, el
lugar privilegiado de las “pedagogias simbolicas” (Duch, 1997), que hacen de
la lengua materna la fuente de los procesos de simbolizacion hacia el empa-
labramiento del ser y del mundo. Ponemos en palabras nuestra experiencia
del mundo, que es afectiva y racional, es decir, sentipensante, sin perder de
vista que nuestra experiencia del mundo es social y sus significados se cons-
truyen colectivamente. Por ello destacamos que “la lengua materna, que en
algunas corrientes romanticas del siglo pasado (Herder, Humboldt), fue con-
cebida como una praxis teodiceica pedagbégicamente eficaz para hacer frente a
las situaciones conflictivas y desestabilizadoras que jamas dejan de plantearse
en la vida cotidiana. Sin embargo, conviene no olvidar que la pedagogia como
teodicea solo es realizable y transmisible en el seno de la comunidad” (Duch,
1997, p. 23).6

6 Lluis Duch, tedlogo, filésofo y antropoélogo catalan, propone la nocién de teodiceas précticas, las cuales entien-
de como “el conjunto de representaciones, actitudes y sentimientos que el ser humano pone en practica en su
vida cotidiana para superar los callejones sin salida adonde, con gran frecuencia, le conducen los azarosos cami-
nos de la vida. De esta manera, en su paso por el mundo, puede lanzarse a la bsqueda del sentido” (Duch, 1997,
p. 24). En tanto praxis de dominacion de la contingencia, las teodiceas practicas se activan mediante la palabra
humana, a partir del aprendizaje en los diversos lenguajes por los que se logra la superacion del instinto, que no
su anulacion, como transformacion con sentido de la forma de sery estar en el mundo social.

68 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

En consecuencia, los acercamientos a la dinamica del mundo social desde la
interculturalidad requieren el retorno del lenguaje (Foucault, 1968).

En la época clasica, el discurso es esta necesidad traslicida a través de
la cual pasan la representacién y los seres —cuando los seres son re-
presentados en relacion con el espiritu, cuando la representacion hace
visibles a los seres en su verdad—. La posibilidad de conocer las cosas y
su orden pasa, en la experiencia clasica, por la soberania de las palabras:
éstas no son justamente ni marcas por descifrar (como en la época del
Renacimiento), ni instrumentos mas o menos fieles y manejables (como
en la época del positivismo); forman, mas bien, la red incolora a partir
de la cual se manifiestan los seres y se ordenan las representaciones
(Foucault, 1968, pp. 302-303).

En la modernidad, el conocimiento de las cosas dej6 de constituirse a partir
de la confluencia entre las palabras y sus representaciones. Lenguaje y dis-
curso se aislan el uno del otro. Esa modernidad-colonialidad, que en América
Latina experimentamos como el saqueo de nuestros recursos, la explotacion
de nuestra poblacidn, el exterminio de nuestras poblaciones originarias, fue
perpetuada por el Estado-nacion mediante la desarticulacion de las comunida-
des a partir del despojo de la tierra y los embates contra la lengua materna. Al
binomio modernidad-colonialismo se le agrega uno de sus mayores aliados: el
nacionalismo. Imaginamos comunidades nacionales mediante la destruccion
de comunidades de vivencia.

La palabra perdida del sujeto desencarnado: ;donde encontrar la
cuestion del dialogo?

El dialogo se percibe problematico, pareciera que es un fin o se planteaba
como un fin en si mismo, a lograr mediante la interaccion y la convivencia de
las culturas. Un dialogo que ignora las diferencias, el origen, el estado de parti-
da y apunta a lo homogéneo como ideal de convivencia. Es posible plantearse
otra aproximacién al dialogo, no como un fin sino como un medio para lograr
una convivencia que respete las diferencias, que parta del conocimiento de las
diferencias culturales, que considere qué hacer con y desde las diferencias. Es
un didlogo que no parte de un despojarse, ignorar, hacer invisible o anular las

ISBN: 978-607-69976-5-9 69



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

complejas formas de la relacion entre alteridad y otredad, pues son precisa-
mente las diferencias, lo singular, lo que constituye la fuente de sentido que
nutre la experiencia vital en lo cotidiano

Es de interés para este analisis la categoria de “comunidades interpreta-
tivas” (Fernandez de Oliveira y Ferrao Candau, 2013, en Arroyo, 2016, p. 64),
fuertemente vinculada con la idea de las “comunidades de comunicacion” re-
tomada por ). Garcia (2016) de Ellacuria (1990), a partir de la cual es posible
preguntar qué se construye o qué formas puede tomar la convivencia dinami-
zada por el didlogo articulado a partir del reconocimiento de las diferencias.
Pero en la convivencia no se agota el potencial expresivo de las comunidades,
pues convivencia, entendida como “vivir con”, abre la pregunta por el “viven-
ciar con”, “construir con”, construir sentido, crear condiciones de posibilidad,
empoderar a los sujetos y comunidades para explorary expresar su potencial a
fin de reconfigurar sus condiciones de vida.

El dialogo como medio para “construir con”, para “vivenciar con”, apunta a
nutrir y cultivar condiciones de posibilidad para la expresion y la liberacion de
las potencias creativas y creadoras de los sujetos y las comunidades, amplian-
do el ambito de lo existencial hacia posibles escenarios que presenten confi-
guraciones alternativas para la convivencia, que al mismo tiempo funcionen en
términos de de-construir todo o parte del patrén actual que hunde sus raices
en el pasado-presente colonial. El dinamismo u onda expansiva del que surge la
convivencia articulada por el didlogo incluyente puede bifurcarse en diferentes
senderos, en pequefios arroyos, que metodolégicamente pueden dar lugar a
varias imagenes en términos de tipologias que pueden llegar a salir de este tipo
de consecuencias de la onda expansiva.

Las discusiones en torno al lugar del lenguaje desde Habermas, Adorno y la
Escuela de Francfort en cuanto a la acciéon comunicativa y los dialogos perfor-
maticos que puedan realizarse, tienen todo que ver con la cuestion del sujeto
moderno. Estamos hablando de un sujeto hipotético, en términos de reflexio-
nes tedricas, incorpéreo y descarnado, que busca fijar al sujeto y seguimos
hablando de él todo el tiempo, cuando en realidad es un sujeto histoérico en
transformacion. Si no fuera un sujeto en transformacién no habria lugar para
el dialogo ni para las relaciones y mucho menos para la convivencia; mas aln,

70 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

que en esta onda expansiva del horizonte intercultural se potencien las posibi-
lidades de transformacién del ser humano o del sujeto como tal, posibilita que
haya acuerdos pero que también haya disensos.

Reconocer el disenso como un impulso dinamico para provocar la activa-
cion del potencial transformador inherente a los sujetos, las comunidades y la
cultura es una prioridad. También, caracterizar los tipos de conflictos y gestar
procesos desde el dialogo inclusivo y la convergencia de fuerzas para “con-
vivir con” y “construir con”, buscar y posibilitar las transformaciones para la
gestion del conflicto de interés en cuanto a estas intermediaciones culturales.
Si bien estamos produciendo esta onda expansiva desde un lugar institucio-
nalizado como son la universidad o las instituciones educativas en general,
que tienden a ser instituciones institucionalizantes que terminan colonizando
el pensamiento, ¢seria posible pensar desde las instituciones algo des-institu-
cionalizante? Considerando que desde las propias instituciones se hacen las
reflexiones sobre la interculturalidad y las pedagogias criticas, pedagogias de-
coloniales, pensemos que hay otras formas de hacer las relaciones y las formas
institucionales que actualmente tenemos, a fin de que impacten en las forma-
ciones o transformaciones del mundo de la vida.

Una onda expansiva en clave intercultural para la
transformacion social

El planteamiento de Salvador y Garcia (2014) es programatico en el sentido
de sefialar un estado de cosas y proponer una alternativa. En clave educativa,
pedagdgica y didactica es posible asimilar el enfoque de la siguiente manera:
al aula con sujetos anénimos interponer un aula con sujetos reales, con cuerpo
y encarnados, en interaccion, capackes de dialogo y convivencia; a la cotidianidad
en la escuela de espaldas a otro, interponer la capacidad para relacionarse y
buscar sentido mas alla de las diferencias; al choque cultural en la vida cotidiana
interponer la apertura y la negociacion de sentidos, sin asimilar la diferencia,
sino problematizandola para hacer con ella, mas que reconocer su presencia.

Las distinciones basicas entre la multiculturalidad y la intercultura-
lidad pueden sintetizarse en los siguientes aspectos, que recuperan,

ISBN: 978-607-69976-5-9 1



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

respectivamente, lo que uno y otro término denotan: a) El transito de
la coexistencia numérica a la convivencia y el dialogo; b) El transito de
la presencia en un mismo espacio geografico al establecimiento de un
contacto que va mas alla del reconocimiento de las diferencias; c) El
transito del cierre y el choque cultural a la apertura y la negociacion de
sentidos. En este sentido, la interculturalidad supone un grado mayor de
apertura y didlogo, pues implica no sélo la coexistencia de matrices cul-
turales distintas, sino el contacto y la negociacion entre éstas (Salvador
y Garcia, 2014, p. 12).

¢Qué implicaciones tiene, entonces, la interculturalidad? (Salvador y Garcia
2014, p.13). Los autores responden a esta pregunta sefialando una jerarquia de
categorias, problematicas cada una de ellas, con tensiones implicitas, fisuras
y rupturas, en una secuencia difusa desde los problemas de la singularidad
pasando por el didlogo problematizado, la relacion dinamica en permanente
reconfiguracion y la convivencia como matriz de la reconfiguracion permanente
del mundo de la vida con sus avances y retroCesos.

Figura 1. La onda expansiva del horizonte intercultural

CONVIVENQA-
POLITICA

RELACION-
RECONOCIMIENTO

DIALOGO-
COMUNICACION

Nota: elaboracién propia a partir de Salvador y Garcia (2014, p. 13).

En lavida cotidianay en el aula el aprendiz vive el lenguaje como mediacion
para relacionarse consigo mismo y con los otros. Valora el lenguaje por la po-
sibilidad de abrirse un lugar en el sistema de relaciones marcado por el poder,

72 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

mas que por un sentido relacional, pues “ofrece diversos enfoques del mundo
mas que este o el otro enfoque, porque cada perspectiva captura un enfoque
valido y diferente; defiende un sentido relacional del lenguaje mas que uno solo
representacional” (Repetto, 2001 en Salvador y Garcia, 2014, p. 13).

Este enfoque permite concebir un aprendiz que no es un ente aislado, de
eleccion racional, sino expresion de su cultura entendida en sentido dinamico
y adaptativo como posibilidad de enriquecerse y ampliar su propia cultura en
el encuentro con las culturas manifiestas en los otros.

La nocién de lo intercultural parte del hecho de que las culturas no se
encuentran aisladas ni se producen por generacién espontanea; en su diario
acontecer tienden a abarcar espacios que las conducen a entrar en relaciones
con otras culturas. Esas relaciones que se establecen entre las culturas es lo
que se denomina interculturalidad (Salvador y Garcia, 2014, p. 13).

Sila cultura trasciende a los sujetos particulares, no es menos posible hacer
la lectura de lo cultural desde los sujetos, pues es en la vida cotidiana, con los
sujetos de carne y hueso, que se hace visible la cultura. No sorprende, enton-
CES, que al referirse a la cultura los autores estén suponiendo, implicitamente,
un sujeto colectivo hipotético, pero es posible poner en cuestién que no hay tal
sujeto colectivo hipotético sino los sujetos como entidades bioldgicas vivientes,
sensibles, poseedoras de voluntad y en posibilidad de transformar la realidad.

La transposicion del discurso de lo impersonal del sujeto abstracto colec-
tivo a la realidad del sujeto viviente y sintiente es un imperativo para la edu-
cacion, porque en ella la centralidad estd dada por el sujeto que aprende. Por
otra parte, citando a Piaget en razén del constructivismo cognitivo y a Vygotski
en razon del constructivismo social, las previas condiciones de posibilidad del
aprendizaje pueden asimilarse a la matriz cultural inherente a las atribuciones
de identidad que los mismos sujetos adoptan para comprender su lugar en el
mundo de la vida.

1) La convivencia exige el reconocimiento de los derechos civiles, politicos y
sociales, y a la vez requiere de un esfuerzo por comprender al otro y por tomar
lo mejor de él. 2) La multiculturalidad s6lo contempla la coexistencia (y no

ISBN: 978-607-69976-5-9 73



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

necesariamente en situacion de convivencia) de culturas distintas, mientras
que la interculturalidad implica el dialogo entre éstas. 3) Hablar de intercultu-
ralidad implica abordar la relacion entre el yo y el otro (o entre el nosotros y el
ellos). 4) Lo anterior requiere, de forma inevitable, entender la relacién entre
identidad y alteridad como una relacién indisoluble, de absoluta interdepen-
dencia (...) la cultura no es mas que la forma en que los seres humanos estany
actian en sus entornos de vida (Salvador y Garcia, 2014, pp.13-14).

La convivencia ha sido problematizada por Dietz (2017) en el sentido de
las tensiones entre la pretendida universalidad de los derechos humanos y las
normas consuetudinarias que regulan las relaciones entre los sujetos perte-
necientes a una comunidad. Se presenta una apelacion a la sociologia como
disciplina llamada a participar en la solucién de esta tension y a buscar la con-
vergencia entre los referentes de mayor universalidad y la autodeterminacion
como atribucién de las comunidades.

Sintetizando, en la jerarquia de categorias planteadas para el analisis, el
didlogo es mediacion y no fin en si mismo. El fin es politico, es la trasformacién
de la realidad en busca de la justicia social. La tension inicial entre identidad
y alteridad se resuelve en favor de la necesidad de ser consciente de las nece-
sidades de los otros y poner los propios talentos al servicio de un nosotros,
porque siempre mi bienestar hunde sus raicks en el bienestar de la comunidad.
El didlogo es la consecuencia necesaria de la constatacion anterior, pero no
cualquier dialogo, sino un dialogo con método, con objetivos, con protocolos y
tiempos, definitivamente no un dialogo a secas, desestructurado y sin eficacia
para el proposito de conjuntar iniciativas, para propiciar la convergencia de
miradas de mundo en ocasiones opuestas. Hacer posible un espacio funda-
mentado y sistematizado de dialogo estructurado, abre paso a las relaciones
con la intencion del mutuo reconocimiento; éstas suceden en un momento
histérico especifico, un espacio geografico real y un entramado de visiones de
mundo tejidas en herencias lingiiisticas de distinta procedencia. De las relacio-
nes planteadas en el parrafo anterior, se abre paso una politica organica por la
integracion del poder emergente de sujetos y comunidades, una construccion
del poder desde abajo, como terreno para la convivencia activa, con capacidad
para gestionar las tensiones emergentes que le son propias.

74 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Reflexiones finales

¢Hacia donde miraremos para tener una vision del profesor universitario
necesario en tiempos poscoloniales? Orlando Fals Borda (en Herrera y Lopez
2014, p. 18), quien se declara “intelectual del tercer mundo”, es también un
referente para el ambito universitario en la ruta hacia el poscolonialismo bajo
el derrotero de la interculturalidad. Como intelectual reflexivo y comprometido
con los cambios sociales, comparte con las futuras generaciones un autoexa-
men, a manera de legado, en su “Carta a Pedro Santana”, en la que exterioriza
el deseo por explicarse a si mismo y a los demas “;como? y ;por qué actud?”.
Comparte las vividas tensiones que marcaron su trayectoria vital, en mas de
una ocasion a pesar suyo, reflexionando que no siempre la vida se marca por
nuestras decisiones sino por las necesidades colectivas. Fue afectado profun-
damente en sus decisiones personales por la constatacion de la esclavitud y
la explotacién en que vive el pueblo y concibi6é nuevas posibilidades para una
nueva ciencia, apta para aportar a los procesos de liberacion.

Esta Gltima declaracion desnuda la tension entre la identidad y la alteridad
que vive un sujeto real que también es académico, formado en la cosmovision
de los paises del norte, intelectual y emocionalmente consciente de los pade-
cimientos del pueblo. Intelectual y emocional, porque concibe la conciencia
como sintesis de ambas dimensiones, expresada con el término “sentipensante
tropical” que eligieron Herrera y Lopez, compiladores de su obra. Transito el
camino de la autodeconstruccién, esforzandose por guardar distancia de sus
privilegios de clase y las mas excluyentes lealtades que ello conlleva. Reto par-
ticular de las aproximaciones etnograficas que exigen al sujeto sensible guar-
dar distancia y poner en suspenso, lo cual es imposible en términos absolutos,
pero necesario en términos relativos, su cosmovision y sus condiciones de na-
cimiento en su empefio por compenetrarse con el mundo de vida de un otro
individual o colectivo y mas si se trata de los oprimidos.

Tension entre lo particular y lo universal afrontando las incongruencias en-
tre una ciencia que reclama validez universal y los saberes ancestrales, popu-
lares y los de las personas reales que, paradojicamente, contienen respuestas
a las crisis actuales generadas por la ciencia hegemdnica que ha dado pie a la
técnica y a la industria depredadora; es asi como declara su ideal de trabajo
con y para el pueblo colombiano del que quiso “aprender su ciencia y apreciar

ISBN: 978-607-69976-5-9 75



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

su cultura”. En palabras de Fals Borda: “he tratado de contestar el ‘para qué’
del conocimiento en su entorno especifico [..] [y] he tendido a referenciar lo
universal en las especificidades de mis gentes y culturas, evitando convertir-
me en parroquial”. Sintié las incongruencias de la llamada “ciencia universal”
dandose a la “tarea de investigar y entender las raices ambientales e histéricas
y las razones culturales del pueblo del comln que pudieran aclarar aquellas
incongruencias”. Declara su vocacién politica desde su labor como cientifico
social, denunciando el colonialismo ideolégico de izquierdas y derechas y pro-
poniendo un concepto de politica centrado en el didlogo, la reconciliacion, la
busqueda de la paz, las relaciones respetuosas en pro de la convivencia activa,
dinamizada por la convergencia de aquellos que se reconocen como diferentes,
pero creando mecanismos para hacer posible el ejercicio del poder desde la
base popular en funciéon de la justicia y del bienestar de las mayorias. En la
mirada retrospectiva sobre su trayectoria analiza los efectos de una educacion
pretendidamente neutra sobre los sujetos de su generacion: tan sélo unos po-
cos jovenes de aquella época se hicieron conscientes del ocultamiento de las
realidades sociales en favor de la permanencia de los privilegios de clase.

Estas preguntas y reflexiones pueden ser significativas para el propésito
de imaginar maneras distintas de educar en la universidad desde la didactica
critica intercultural que interpelen a los maestros que hoy transitan las aulas
universitarias. Preguntas apremiantes para los maestros, que hoy se enfrentan
a las incertidumbres del cambio y a la transformacion acelerada de la realidad,
por los dafos que la sociedad industrial ha infligido en la naturaleza y en los
oprimidos. Traducido a las aulas universitarias es equivalente a que el maestro
asigne centralidad a la realidad de los estudiantes con que se relaciona y ges-
tione la necesidad de valorar el conocimiento en funcion de problemas reales
del mundo de la vida de los sujetos inmersos en sus matrices culturales: el
conocimiento para el sujeto y no el sujeto para el conocimiento. En palabras de
Fals Borda: “he tratado de contestar el ‘para qué’ del conocimiento en su entor-
no especifico”. Pero ello no es posible sin una universidad con vocacién desins-
titucionalizante, con una organizacion curricular pensada con el proposito de
crear condiciones para el florecimiento de las relaciones interculturales. Las
mallas curriculares actuales, salvo contadas excepciones, reflejan el fracciona-
miento de la ciencia en disciplinas y el ocultamiento de las realidades de los
estudiantes, dejando fuera las realidades sociales, emocionales y existenciales
determinantes de los procCesos de aprendizaje.

76 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Referencias

» Arroyo. A. (2016). Pedagogias decoloniales y la interculturalidad: perspecti-
vas situadas. En Interculturalidad y educacion desde el Sur: contextos, experien-
cias y voces (pp. 47-66). Clacso. https://doi.org/10.2307/j.ctvtxw3ph.5

» Dietz, G. (2017). Interculturalidad: una aproximacion antropologica. Perfiles
Educativos, XXXIX(156). iisue-unam.

» Duch, L. (1997). La educacién y la crisis de la modernidad. Paidos.
» Echeverria. B. (1998). La modernidad de lo barroco. Era.
» Foucault, M. (1968). Las palabras y las cosas. Siglo XXI.

» Herrera Farfan, N. A, y Lopez Guzman, L. (2014). Ciencia, compromiso y cam-
bio social: Orlando Fals Borda. 2a. ed. Lanzas y Letras/El Colectivo/Extension
Libros. Coleccion Pensamiento Latinoamericano.

» Horkheimer, M., y Adorno, T. (1998). Dialéctica de la llustracién. Herder.

» Labrador, J. G. (2016). Fundamentos antropolégicos para una didactica de
los derechos humanos en perspectiva intercultural. En Interculturalidad y
educacion desde el Sur: contextos, experiencias y voCes (pp. 67-90). Clacso.
https://doi.org/10.2307/j.ctvtxw3ph.6

» Pérez, M., y Argueta, A. (2019). Etnociencias, interculturalidad y didlogo de
saberes en América Latina. Juan Pablos Editor.

» Salvador, C. P, y Garcia, M. R. (2014). Interculturalidad: miradas criticas.
InCom-uab

ISBN: 978-607-69976-5-9 77



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Derechos de Autor © 2025 por Carlos Alberto Escobar Otero y Maria de la Luz
Maldonado Ramirez

Este texto esta protegido por una licencia Creative Commons 4.0. Usted es libre
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato —y
Adaptar el documento —remezclar, transformary crear a partir del material— para cual-
quier propésito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condicién de:
Atribucién: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o
lo recibe por el uso que hace de la obra.




