
Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

62  ISBN: 978-607-69976-5-9

De-construir la universidad: una didáctica crítica desde 
la tensión epistémica

Carlos Alberto Escobar Otero4

Ma. De la Luz Maldonado Ramírez5

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c146

Introducción 

Este texto se propone reflexionar en clave intercultural y decolonial sobre la 
complejidad constitutiva de la universidad: como escenario del encuentro y 
confrontación entre los conocimientos disciplinares de la ciencia occidental 
y los saberes culturales, histórica y corporalmente situados en las experien-
cias del mundo; como resultado de la relación entre modernidad-coloniali-
dad-nacionalismos que solidifica el diálogo, silencia las voces diversas y de los 
oprimidos, homogeneiza identidades, desencarna al sujeto, reproduciendo una 
experiencia del mundo desde la desigualdad, la exclusión y el sometimiento 
histórico; como institución institucionalizante de las relaciones y prácticas en 
el mundo de la vida. Desde nuestro lugar de enunciación y posición de observa-
ción, reflexionamos sobre la universidad para desarticular las relaciones de do-
minación que la academia impone como reglas de juego y buscar otras formas, 
desde otros saberes, de construir al sujeto docente, su práctica, su agencia y su 
reflexividad crítica en tensión epistemológica. 

El documento parte del encuentro académico y experiencial con colegas 
docentes, investigadores y administrativos de las universidades La Salle Bo-
gotá y La Salle Oaxaca, con quienes construimos un espacio para compartir 
inquietudes, dudas, propuestas, experiencias y la lectura de diferentes autores 
que nos invitan a articular una reflexión colectiva en torno a la educación, la 
universidad y la práctica docente en clave intercultural. 

4 Maestro en Docencia, ulsa Bogotá. Investigador-docente, ulsa Bogotá, correo electrónico: 
carlosescobar@unisalle.edu.co. https://orcid.org/0000-0002-4227-681X 
5  Doctora en Estudios Mesoamericanos, unam. Docente del Posgrado en Ciencias Políticas y Sociales, UNAM, 
correo electrónico: senisebiyorum@msn.mx 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

63 ISBN: 978-607-69976-5-9

Nos preguntamos por la diversidad cultural que atraviesa el entorno edu-
cativo: cómo se manifiestan las culturas y sus matrices epistemológicas en el 
contexto áulico, incorporadas en los estudiantes y en los docentes; cómo es el 
encuentro entre los saberes de la vida cotidiana y de las culturas y el conoci-
miento científico inherente a las diferentes áreas disciplinares. También nos 
preguntamos si, en el entorno lasallista, llevamos a cabo una práctica docente 
intercultural, guiada por la didáctica crítica. Si no es así, ¿cómo podremos lo-
grarlo?, ¿cuáles serían los posibles senderos a seguir para ejercer una práctica 
docente intercultural en nuestras universidades lasallistas? Hacemos hincapié 
en que las universidades La Salle no son universidades interculturales, es de-
cir, su modelo educativo no está guiado por la interculturalidad; sin embargo, 
no somos ajenos a las realidades diversas que se tejen desde los encuentros 
y desencuentros entre culturas, como arenas de confrontación y negociación, 
consenso y disenso, que acontecen en la vida universitaria lasallista desde la 
variedad de sus contextos. 

Lo que a continuación presentamos son unas primeras ideas, un esbozo 
que parte de pensar nuestra problemática realidad social histórica como lati-
noamericanos desde las ideas de autores de las humanidades que nos invitan 
a cuestionar nuestras limitantes institucionales, nuestras formas de socializa-
ción excluyentes, nuestra seguridad ontológica basada en el imperio de la ra-
zón y la verdad, nuestros discursos hegemónicos: nuestra herencia colonial, ese 
padecimiento que nos encarnó como seres arrojados a un mundo desigual, en 
desventaja ontológica, sometidos por una minoría que nos esclavizó, racializó 
y exotizó, los “buenos salvajes” que con sus recursos naturales sostuvieron el 
desarrollo industrial de Europa. 

Situados en la universidad, ¿cómo es posible la transformación social en el 
marco de una institución social basada en una estructura excluyente, normati-
va y violenta? ¿Será posible pensar en una práctica docente des-institucionali-
zante de la universidad? ¿Cómo sería posible esto considerando la peculiaridad 
de las universidades lasallianas? Esto nos remite a plantear la necesidad de 
de-construir el habitus escolar/docente, lo cual pasa por señalar cuestiona-
mientos al saber-hacer instituido en la práctica docente a través de la adquisi-
ción y transmisión del conocimiento, en singular, en los procesos de enseñan-
za-aprendizaje. Dicho de otra forma, la de-construcción de la práctica docente 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

64  ISBN: 978-607-69976-5-9

y los procesos de aprendizaje en la universidad pasan por el enfrentamiento, el 
estar frente a formas contrahegemónicas de conocimiento, mejor aún, frente 
a los saberes de los subalternos, histórica, cultural y corporalmente situados.

Imaginar otros mundos desde la educación: problematización sobre 
práctica docente y aprendizaje en el contexto intercultural 
latinoamericano

Si partimos de la propuesta de las pedagogías decoloniales como una 
apuesta por formas emancipadas de los ejercicios de enseñanza y aprendizaje, 
entendidas desde el pensamiento de Catherine Walsh como “las estrategias, 
prácticas y metodologías —las pedagogías— de lucha, rebeldía, cimarronaje, 
insurgencia, organización y acción que los pueblos originarios primero, y luego 
los africanos y las africanas secuestradxs, emplearon para resistir, transgredir 
y subvertir la dominación, para seguir siendo, sintiendo, haciendo, pensando 
y viviendo —decolonialmente— a pesar del poder colonial” (Walsh, 2013, p. 
25, en Arroyo, pp. 49-50), un punto de partida necesario es la reflexión en 
torno a la vivencia, como padecimiento, del colonialismo. Esto implica pensar 
en las estructuras de dominación colonial, en las formas de sometimiento que 
implementaron, las cuales triunfaron y siguen vigentes, como también en los 
mecanismos de socialización de la dominación colonial, mediante los cuales 
internalizamos la dominación, a la manera de una normalización que va no sólo 
de hacer normal el sometimiento, sino de hacerlo una norma de convivencia y 
regulación de las conductas. 

En ese sentido, es interesante distinguir al menos dos dimensiones del 
colonialismo interno, que encontramos en el pensamiento sociológico de Ro-
dolfo Stavenghagen y de Pablo González Casanova.  Stavenghagen destaca la 
dimensión económica espacial del desarrollo del capitalismo en el proceso de 
acumulación originaria del que participó América Latina en los siglos xvi y xvii, 
que supuso el establecimiento de centros de desarrollo económico colonial: las 
sedes de los virreinatos, a las que quedarían supeditados los polos periféricos 
de la producción, que a su vez estarían controlados por la Corona española. 
Allí podemos identificar las posibilidades de desarrollo diferenciado y las re-
laciones de dependencia que ya se trazaban entre los virreinatos y España, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

65 ISBN: 978-607-69976-5-9

así como entre los virreinatos y las intendencias. En González Casanova, como 
consecuencia de la dimensión económica del colonialismo interno, aparece la 
dimensión ideológica: la configuración de una mentalidad colonial que se so-
mete a las estructuras del poder, sin que éste ejerza una amenaza de violencia 
para asegurar el sometimiento. 

Es en esta segunda dimensión, que no es ajena a la primera, que ubicamos 
el papel que toma la educación en la reproducción del colonialismo interno, en 
tanto aparato ideológico del Estado, pero también como escenario de disrup-
ción, de rebeldías que denuncian la violencia epistémica que sostiene la Ver-
dad del pensamiento de Occidente, hacia su transformación en “comunidades 
de comunicación”. Éstas se nutren de los saberes diversos, situados histórica 
y culturalmente, que se vivencian en lo cotidiano, en nuestra relación con los 
otros, y en lo no cotidiano, lo que está fuera del espacio-tiempo de la rutina 
diaria, lo cual implica nuestra relación con lo otro. Dicho de otro modo, las 
pedagogías decoloniales encuentran en la interculturalidad su motivo, lugar y 
hecho hacia la transformación social.

En consecuencia, partimos pensando la interculturalidad como un horizon-
te de mundo, que será posible a partir de transformaciones profundas en la 
estructura económica y en la estructura mental o ideológica; ello supone otras 
formas de relacionarnos con la naturaleza, de configurar nuestra naturaleza; 
otras formas de relacionarnos con los otros, partiendo de su dignidad como 
seres vivos y personas: el impacto intersubjetivo de la interculturalidad que 
apunta a la construcción de subjetividades diversas y a la problematización de 
nuestra alteridad e identidad como seguridad ontológica, las cuales es necesa-
rio de reconstruir haciendo evidente las formas de dominación y el ejercicio del 
poder que las determinan, pues “la interculturalidad se plantea para proyectar 
la convivencia ética y política en futuras sociedades, con formas alternativas 
de desarrollo tecnológico y de relacionarse con la naturaleza… nuevas formas 
de hacer política, inclusivas y con gestiones donde se compartan el poder y las 
riquezas del mundo: con una ética y una estética de la diversidad lingüística 
y cultural capaces de (re)educar la sensibilidad y orientar nuevas formas de 
construir conocimiento” (Godenzzi, 2005 en Pérez y Arqueta, 2019, p. 123). Qui-
zá, sólo así sería posible el diálogo entre culturas, no como integración sino como 
arena que visibiliza el conflicto en las relaciones antinómicas entre culturas,       



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

66  ISBN: 978-607-69976-5-9

lejana a la síntesis integrativa que anula la diferencia y pretende una identidad 

homogeneizante, sino que elabora desde la complejidad de la diferencia.

El sometimiento, el blanqueamiento y el silenciamiento de la otredad se 
han institucionalizado como parte del colonialismo interno. Reviste el núcleo 
duro de las cosmovisiones y lo aprisiona. En ocasiones dirige su mirada hacia 
el centro y encuentra elementos susceptibles de manipulación instrumental; 
es lo que Horkheimer y Adorno señalaron con crudeza en su obra compartida, 
Dialéctica del iluminismo: el mito deviene en Ilustración, en tanto que la Ilus-
tración es ya mitología. “El mito se disuelve en Ilustración y la naturaleza en 
mera objetividad. Los hombres pagan el acrecentamiento de su poder con la 
alienación de aquello sobre lo cual lo ejercen. La Ilustración se relaciona con 
las cosas como el dictador con los hombres. Éste los conoce en la medida en 
que puede manipularlos” (Horkheimer y Adorno, 1998, p. 64). 

Si los fundadores de la Escuela de Fráncfort denunciaban el genocidio y sus 
fuentes filosóficas de justificación como fracaso de la Ilustración, los ecos de 
muerte de los nacionalismos se articulan en América Latina con las dictaduras, 
las transiciones a la democracia y el multiculturalismo como política de Esta-
do. Sobre la base de los etnocidios, el Estado pretende el reconocimiento de la 
diversidad cultural: la axiología neoliberal determina cómo ha de construirse 
la presencia de la diferencia, una jerarquía de la diversidad funcional al poder. 
Es el anuncio de la diversidad, su celebración sin la presencia del otro, o me-
jor aún, con el otro presente en la forma en que lo determina lo determina el 
Estado: multiculturalismo y blanqueamiento son procesos hegemónicos com-
plementarios, que condensan las identidades en una forma homogénea. De allí 
que, como menciona Bolívar Echeverría, las culturas se reducen históricamente 
a las formas nacionales, es decir, se habla de historia de la cultura cuando real-
mente se estudia la historia de las naciones. 

A tal punto ha llegado la reducción nacionalista de lo humano en el dis-
curso moderno, que es común entender “historia de la cultura moder-
na” como sinónimo de “historia de las culturas nacionales”. El criterio 
nacional se presenta como el criterio más apropiado a la cosa misma, no 
sólo porque la Nación es un fenómeno moderno sino porque la huma-
nidad moderna, ella misma, se concibe como un Concierto de Naciones 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

67 ISBN: 978-607-69976-5-9

(Europa y el resto del mundo, es decir, el conjunto de sus Estados saté-
lites). Tiene, en efecto, frente a los otros criterios, la ventaja de que las 
narraciones que inspira no dejan inexplicada ni la yuxtaposición de las 
historias particulares de los diferentes sujetos puros (como lo hacen las 
narraciones ortodoxamente geográficas, étnicas, económicas, políticas, 
etcétera) ni la de las historias parciales de un mismo sujeto (como lo 
hacen las narraciones especializadas en lo antropológico, lo sociológico, 
lo económico, etcétera), sino que permite narrar una historia a la vez 
global y completa, “universal” y “omnicomprensiva”, es decir, capaz de 
reunir a todos los sujetos particulares de la historia cultural moderna y 
de incluir todos los niveles de la vida social en los que se desenvuelve 
esa historia (Echeverría, 1998, p. 164).

Así, pretenden despojarnos del derecho a la memoria creativa, supeditada 
a la historia como representación colectiva del Estado-nación. De esta forma, 
es la narración del Estado, “universal” y “verdadera”, la que toma la palabra 
por encima de los silencios de los oprimidos, que en los movimientos sociales 
encuentran sus espacios para disputar al poder la dignidad de su palabra y la 
reivindicación del recuerdo de las víctimas del colonialismo.

Si las historias han sido raptadas por el Estado, que antepone su historia 
en aras de petrificar la dinámica social del tiempo, la función discursiva del 
lenguaje se encuentra contenida por los límites del poder: el lenguaje deviene 
en discurso coercitivo que normaliza la dominación colonial. De esta forma, el 
decirse genera los sujetos al Estado: el ciudadano, urbanita y cosmopolita. La 
identidad del ciudadano moderno, el sujeto de derechos creados para salvaguar-
dar su vida y garantizar su bienestar sin importar los costos racionales que ello 
implique: genocidios y ecocidios. El sujeto social se ha reificado a tal grado de la 
realidad vivida que el padecimiento de muchos se constituye en la base estruc-
tural del bienestar social, el nuevo fantasma que recorre el mundo neoliberal. 

Ante este panorama, las reivindicaciones sociales que denuncian las deudas 
históricas con los oprimidos, los pobres, las minorías racializadas, exotizadas 
y sexualizadas, articulan la lucha por el espacio público, la construcción de las 
presencias en el espacio de la política mediante la restauración de la dignidad 
de la palabra. Dicho de otra forma, en el conflicto sociocultural observamos la 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

68  ISBN: 978-607-69976-5-9

disputa por la presencia de lo diverso en el espacio público, el lugar de encuen-
tro y desencuentro de la política, donde se juega, mediante el concierto de vo-
ces en el diálogo, el futuro de nuestras sociedades. De esta forma identificamos 
un anclaje, a la manera de una cadena significativa que articula las luchas por 
la presencia de lo diverso en el espacio público con la necesidad de restituir 
la relación entre el ser y la cosas en el mundo de la vida a través del lenguaje, 
mediante el cual toman forma las relaciones que establecemos con el mundo, 
los otros y lo otro. 

Esto es así porque, como resultado del colonialismo interno que subyace 
a las políticas públicas, el Estado ha ensayado modos de anulación del otro, 
volviendo a la lengua uno de los medios para la integración social culturalista. 
Esto refiere al imperialismo de la castellanización que, a través de la alfabetiza-
ción, busca invalidar la presencia de la diversidad cultural en las aulas, uno de 
los espacios públicos por excelencia, lo que tiene resonancia en los escenarios 
que la circulan. Es el enfrentamiento entre la educación oficial, instituciona-
lizada e institucionalizante, y otros escenarios de educación no oficiales, el 
lugar privilegiado de las “pedagogías simbólicas” (Duch, 1997), que hacen de 
la lengua materna la fuente de los procesos de simbolización hacia el empa-
labramiento del ser y del mundo. Ponemos en palabras nuestra experiencia 
del mundo, que es afectiva y racional, es decir, sentipensante, sin perder de 
vista que nuestra experiencia del mundo es social y sus significados se cons-
truyen colectivamente. Por ello destacamos que “la lengua materna, que en 
algunas corrientes románticas del siglo pasado (Herder, Humboldt), fue con-
cebida como una praxis teodiceica pedagógicamente eficaz para hacer frente a 
las situaciones conflictivas y desestabilizadoras que jamás dejan de plantearse 
en la vida cotidiana. Sin embargo, conviene no olvidar que la pedagogía como 
teodicea sólo es realizable y transmisible en el seno de la comunidad” (Duch, 
1997, p. 23).6

6 Lluis Duch, teólogo, filósofo y antropólogo catalán, propone la noción de teodiceas prácticas, las cuales entien-
de como “el conjunto de representaciones, actitudes y sentimientos que el ser humano pone en práctica en su 
vida cotidiana para superar los callejones sin salida adonde, con gran frecuencia, le conducen los azarosos cami-
nos de la vida. De esta manera, en su paso por el mundo, puede lanzarse a la búsqueda del sentido” (Duch, 1997, 
p. 24). En tanto praxis de dominación de la contingencia, las teodiceas prácticas se activan mediante la palabra 
humana, a partir del aprendizaje en los diversos lenguajes por los que se logra la superación del instinto, que no 
su anulación, como transformación con sentido de la forma de ser y estar en el mundo social. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

69 ISBN: 978-607-69976-5-9

En consecuencia, los acercamientos a la dinámica del mundo social desde la 
interculturalidad requieren el retorno del lenguaje (Foucault, 1968). 

En la época clásica, el discurso es esta necesidad traslúcida a través de 
la cual pasan la representación y los seres —cuando los seres son re-
presentados en relación con el espíritu, cuando la representación hace 
visibles a los seres en su verdad—. La posibilidad de conocer las cosas y 
su orden pasa, en la experiencia clásica, por la soberanía de las palabras: 
éstas no son justamente ni marcas por descifrar (como en la época del 
Renacimiento), ni instrumentos más o menos fieles y manejables (como 
en la época del positivismo); forman, más bien, la red incolora a partir 
de la cual se manifiestan los seres y se ordenan las representaciones 
(Foucault, 1968, pp. 302-303).

En la modernidad, el conocimiento de las cosas dejó de constituirse a partir 
de la confluencia entre las palabras y sus representaciones. Lenguaje y dis-
curso se aíslan el uno del otro. Esa modernidad-colonialidad, que en América 
Latina experimentamos como el saqueo de nuestros recursos, la explotación 
de nuestra población, el exterminio de nuestras poblaciones originarias, fue 
perpetuada por el Estado-nación mediante la desarticulación de las comunida-
des a partir del despojo de la tierra y los embates contra la lengua materna. Al 
binomio modernidad-colonialismo se le agrega uno de sus mayores aliados: el 
nacionalismo. Imaginamos comunidades nacionales mediante la destrucción 
de comunidades de vivencia. 

La palabra perdida del sujeto desencarnado: ¿dónde encontrar la 
cuestión del diálogo?

El diálogo se percibe problemático, pareciera que es un fin o se planteaba 
como un fin en sí mismo, a lograr mediante la interacción y la convivencia de 
las culturas. Un diálogo que ignora las diferencias, el origen, el estado de parti-
da y apunta a lo homogéneo como ideal de convivencia. Es posible plantearse 
otra aproximación al diálogo, no como un fin sino como un medio para lograr 
una convivencia que respete las diferencias, que parta del conocimiento de las 
diferencias culturales, que considere qué hacer con y desde las diferencias. Es 
un diálogo que no parte de un despojarse, ignorar, hacer invisible o anular las 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

70  ISBN: 978-607-69976-5-9

complejas formas de la relación entre alteridad y otredad, pues son precisa-
mente las diferencias, lo singular, lo que constituye la fuente de sentido que 
nutre la experiencia vital en lo cotidiano

Es de interés para este análisis la categoría de “comunidades interpreta-
tivas” (Fernandez de Oliveira y Ferrão Candau, 2013, en Arroyo, 2016, p. 64), 
fuertemente vinculada con la idea de las “comunidades de comunicación” re-
tomada por J. García (2016) de Ellacuría (1990), a partir de la cual es posible 
preguntar qué se construye o qué formas puede tomar la convivencia dinami-
zada por el diálogo articulado a partir del reconocimiento de las diferencias. 
Pero en la convivencia no se agota el potencial expresivo de las comunidades, 
pues convivencia, entendida como “vivir con”, abre la pregunta por el “viven-
ciar con”, “construir con”, construir sentido, crear condiciones de posibilidad, 
empoderar a los sujetos y comunidades para explorar y expresar su potencial a 
fin de reconfigurar sus condiciones de vida.

El diálogo como medio para “construir con”, para “vivenciar con”, apunta a 
nutrir y cultivar condiciones de posibilidad para la expresión y la liberación de 
las potencias creativas y creadoras de los sujetos y las comunidades, amplian-
do el ámbito de lo existencial hacia posibles escenarios que presenten confi-
guraciones alternativas para la convivencia, que al mismo tiempo funcionen en 
términos de de-construir todo o parte del patrón actual que hunde sus raíces 
en el pasado-presente colonial. El dinamismo u onda expansiva del que surge la 
convivencia articulada por el diálogo incluyente puede bifurcarse en diferentes 
senderos, en pequeños arroyos, que metodológicamente pueden dar lugar a 
varias imágenes en términos de tipologías que pueden llegar a salir de este tipo 
de consecuencias de la onda expansiva.

Las discusiones en torno al lugar del lenguaje desde Habermas, Adorno y la 
Escuela de Fráncfort en cuanto a la acción comunicativa y los diálogos perfor-
máticos que puedan realizarse, tienen todo que ver con la cuestión del sujeto 
moderno. Estamos hablando de un sujeto hipotético, en términos de reflexio-
nes teóricas, incorpóreo y descarnado, que busca fijar al sujeto y seguimos 
hablando de él todo el tiempo, cuando en realidad es un sujeto histórico en 
transformación. Si no fuera un sujeto en transformación no habría lugar para 
el diálogo ni para las relaciones y mucho menos para la convivencia; más aún, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

71 ISBN: 978-607-69976-5-9

que en esta onda expansiva del horizonte intercultural se potencien las posibi-
lidades de transformación del ser humano o del sujeto como tal, posibilita que 
haya acuerdos pero que también haya disensos.

Reconocer el disenso como un impulso dinámico para provocar la activa-
ción del potencial transformador inherente a los sujetos, las comunidades y la 
cultura es una prioridad. También, caracterizar los tipos de conflictos y gestar 
procesos desde el diálogo inclusivo y la convergencia de fuerzas para “con-
vivir con” y “construir con”, buscar y posibilitar las transformaciones para la 
gestión del conflicto de interés en cuanto a estas intermediaciones culturales. 
Si bien estamos produciendo esta onda expansiva desde un lugar institucio-
nalizado como son la universidad o las instituciones educativas en general, 
que tienden a ser instituciones institucionalizantes que terminan colonizando 
el pensamiento, ¿sería posible pensar desde las instituciones algo des-institu-
cionalizante? Considerando que desde las propias instituciones se hacen las 
reflexiones sobre la interculturalidad y las pedagogías críticas, pedagogías de-
coloniales, pensemos que hay otras formas de hacer las relaciones y las formas 
institucionales que actualmente tenemos, a fin de que impacten en las forma-
ciones o transformaciones del mundo de la vida.

Una onda expansiva en clave intercultural para la
transformación social

El planteamiento de Salvador y García (2014) es programático en el sentido 
de señalar un estado de cosas y proponer una alternativa. En clave educativa, 
pedagógica y didáctica es posible asimilar el enfoque de la siguiente manera: 
al aula con sujetos anónimos interponer un aula con sujetos reales, con cuerpo 
y encarnados, en interacción, capaces de diálogo y convivencia; a la cotidianidad 
en la escuela de espaldas a otro, interponer la capacidad para relacionarse y 
buscar sentido más allá de las diferencias; al choque cultural en la vida cotidiana 
interponer la apertura y la negociación de sentidos, sin asimilar la diferencia, 
sino problematizándola para hacer con ella, más que reconocer su presencia. 

Las distinciones básicas entre la multiculturalidad y la intercultura-
lidad pueden sintetizarse en los siguientes aspectos, que recuperan, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

72  ISBN: 978-607-69976-5-9

respectivamente, lo que uno y otro término denotan: a) El tránsito de 
la coexistencia numérica a la convivencia y el diálogo; b) El tránsito de 
la presencia en un mismo espacio geográfico al establecimiento de un 
contacto que va más allá del reconocimiento de las diferencias; c) El 
tránsito del cierre y el choque cultural a la apertura y la negociación de 
sentidos. En este sentido, la interculturalidad supone un grado mayor de 
apertura y diálogo, pues implica no sólo la coexistencia de matrices cul-
turales distintas, sino el contacto y la negociación entre éstas (Salvador 
y García, 2014, p. 12).

¿Qué implicaciones tiene, entonces, la interculturalidad? (Salvador y García 
2014, p. 13). Los autores responden a esta pregunta señalando una jerarquía de 
categorías, problemáticas cada una de ellas, con tensiones implícitas, fisuras 
y rupturas, en una secuencia difusa desde los problemas de la singularidad 
pasando por el diálogo problematizado, la relación dinámica en permanente 
reconfiguración y la convivencia como matriz de la reconfiguración permanente 
del mundo de la vida con sus avances y retrocesos.

Figura 1. La onda expansiva del horizonte intercultural

Nota: elaboración propia a partir de Salvador y García (2014, p. 13).

En la vida cotidiana y en el aula el aprendiz vive el lenguaje como mediación 
para relacionarse consigo mismo y con los otros. Valora el lenguaje por la po-
sibilidad de abrirse un lugar en el sistema de relaciones marcado por el poder, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

73 ISBN: 978-607-69976-5-9

más que por un sentido relacional, pues “ofrece diversos enfoques del mundo 
más que este o el otro enfoque, porque cada perspectiva captura un enfoque 
válido y diferente; defiende un sentido relacional del lenguaje más que uno solo 
representacional” (Repetto, 2001 en Salvador y García, 2014, p. 13).

Este enfoque permite concebir un aprendiz que no es un ente aislado, de 
elección racional, sino expresión de su cultura entendida en sentido dinámico 
y adaptativo como posibilidad de enriquecerse y ampliar su propia cultura en 
el encuentro con las culturas manifiestas en los otros.  

La noción de lo intercultural parte del hecho de que las culturas no se 
encuentran aisladas ni se producen por generación espontánea; en su diario 
acontecer tienden a abarcar espacios que las conducen a entrar en relaciones 
con otras culturas. Esas relaciones que se establecen entre las culturas es lo 
que se denomina interculturalidad (Salvador y García, 2014, p. 13).

Si la cultura trasciende a los sujetos particulares, no es menos posible hacer 
la lectura de lo cultural desde los sujetos, pues es en la vida cotidiana, con los 
sujetos de carne y hueso, que se hace visible la cultura. No sorprende, enton-
ces, que al referirse a la cultura los autores estén suponiendo, implícitamente, 
un sujeto colectivo hipotético, pero es posible poner en cuestión que no hay tal 
sujeto colectivo hipotético sino los sujetos como entidades biológicas vivientes, 
sensibles, poseedoras de voluntad y en posibilidad de transformar la realidad.

La transposición del discurso de lo impersonal del sujeto abstracto colec-
tivo a la realidad del sujeto viviente y sintiente es un imperativo para la edu-
cación, porque en ella la centralidad está dada por el sujeto que aprende. Por 
otra parte, citando a Piaget en razón del constructivismo cognitivo y a Vygotski 
en razón del constructivismo social, las previas condiciones de posibilidad del 
aprendizaje pueden asimilarse a la matriz cultural inherente a las atribuciones 
de identidad que los mismos sujetos adoptan para comprender su lugar en el 
mundo de la vida.

1) La convivencia exige el reconocimiento de los derechos civiles, políticos y 
sociales, y a la vez requiere de un esfuerzo por comprender al otro y por tomar 
lo mejor de él. 2) La multiculturalidad sólo contempla la coexistencia (y no 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

74  ISBN: 978-607-69976-5-9

necesariamente en situación de convivencia) de culturas distintas, mientras 
que la interculturalidad implica el diálogo entre éstas. 3) Hablar de intercultu-
ralidad implica abordar la relación entre el yo y el otro (o entre el nosotros y el 
ellos). 4) Lo anterior requiere, de forma inevitable, entender la relación entre 
identidad y alteridad como una relación indisoluble, de absoluta interdepen-
dencia (…) la cultura no es más que la forma en que los seres humanos están y 
actúan en sus entornos de vida (Salvador y García, 2014, pp.13-14).

La convivencia ha sido problematizada por Dietz (2017) en el sentido de 
las tensiones entre la pretendida universalidad de los derechos humanos y las 
normas consuetudinarias que regulan las relaciones entre los sujetos perte-
necientes a una comunidad. Se presenta una apelación a la sociología como 
disciplina llamada a participar en la solución de esta tensión y a buscar la con-
vergencia entre los referentes de mayor universalidad y la autodeterminación 
como atribución de las comunidades.

Sintetizando, en la jerarquía de categorías planteadas para el análisis, el 
diálogo es mediación y no fin en sí mismo. El fin es político, es la trasformación 
de la realidad en busca de la justicia social. La tensión inicial entre identidad 
y alteridad se resuelve en favor de la necesidad de ser consciente de las nece-
sidades de los otros y poner los propios talentos al servicio de un nosotros, 
porque siempre mi bienestar hunde sus raíces en el bienestar de la comunidad. 
El diálogo es la consecuencia necesaria de la constatación anterior, pero no 
cualquier diálogo, sino un diálogo con método, con objetivos, con protocolos y 
tiempos, definitivamente no un diálogo a secas, desestructurado y sin eficacia 
para el propósito de conjuntar iniciativas, para propiciar la convergencia de 
miradas de mundo en ocasiones opuestas. Hacer posible un espacio funda-
mentado y sistematizado de diálogo estructurado, abre paso a las relaciones 
con la intención del mutuo reconocimiento; éstas suceden en un momento 
histórico específico, un espacio geográfico real y un entramado de visiones de 
mundo tejidas en herencias lingüísticas de distinta procedencia. De las relacio-
nes planteadas en el párrafo anterior, se abre paso una política orgánica por la 
integración del poder emergente de sujetos y comunidades, una construcción 
del poder desde abajo, como terreno para la convivencia activa, con capacidad 
para gestionar las tensiones emergentes que le son propias.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

75 ISBN: 978-607-69976-5-9

Reflexiones finales

¿Hacia dónde miraremos para tener una visión del profesor universitario 
necesario en tiempos poscoloniales? Orlando Fals Borda (en Herrera y López 
2014, p. 18), quien se declara “intelectual del tercer mundo”, es también un 
referente para el ámbito universitario en la ruta hacia el poscolonialismo bajo 
el derrotero de la interculturalidad. Como intelectual reflexivo y comprometido 
con los cambios sociales, comparte con las futuras generaciones un autoexa-
men, a manera de legado, en su “Carta a Pedro Santana”, en la que exterioriza 
el deseo por explicarse a sí mismo y a los demás “¿cómo? y ¿por qué actuó?”. 
Comparte las vívidas tensiones que marcaron su trayectoria vital, en más de 
una ocasión a pesar suyo, reflexionando que no siempre la vida se marca por 
nuestras decisiones sino por las necesidades colectivas. Fue afectado profun-
damente en sus decisiones personales por la constatación de la esclavitud y 
la explotación en que vive el pueblo y concibió nuevas posibilidades para una 
nueva ciencia, apta para aportar a los procesos de liberación. 

Esta última declaración desnuda la tensión entre la identidad y la alteridad 
que vive un sujeto real que también es académico, formado en la cosmovisión 
de los países del norte, intelectual y emocionalmente consciente de los pade-
cimientos del pueblo. Intelectual y emocional, porque concibe la conciencia 
como síntesis de ambas dimensiones, expresada con el término “sentipensante 
tropical” que eligieron Herrera y López, compiladores de su obra. Transitó el 
camino de la autodeconstrucción, esforzándose por guardar distancia de sus 
privilegios de clase y las más excluyentes lealtades que ello conlleva. Reto par-
ticular de las aproximaciones etnográficas que exigen al sujeto sensible guar-
dar distancia y poner en suspenso, lo cual es imposible en términos absolutos, 
pero necesario en términos relativos, su cosmovisión y sus condiciones de na-
cimiento en su empeño por compenetrarse con el mundo de vida de un otro 
individual o colectivo y más si se trata de los oprimidos. 

Tensión entre lo particular y lo universal afrontando las incongruencias en-
tre una ciencia que reclama validez universal y los saberes ancestrales, popu-
lares y los de las personas reales que, paradójicamente, contienen respuestas 
a las crisis actuales generadas por la ciencia hegemónica que ha dado pie a la 
técnica y a la industria depredadora; es así como declara su ideal de trabajo 
con y para el pueblo colombiano del que quiso “aprender su ciencia y apreciar 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

76  ISBN: 978-607-69976-5-9

su cultura”. En palabras de Fals Borda: “he tratado de contestar el ‘para qué’ 
del conocimiento en su entorno específico […] [y] he tendido a referenciar lo 
universal en las especificidades de mis gentes y culturas, evitando convertir-
me en parroquial”. Sintió las incongruencias de la llamada “ciencia universal” 
dándose a la “tarea de investigar y entender las raíces ambientales e históricas 
y las razones culturales del pueblo del común que pudieran aclarar aquellas 
incongruencias”. Declara su vocación política desde su labor como científico 
social, denunciando el colonialismo ideológico de izquierdas y derechas y pro-
poniendo un concepto de política centrado en el diálogo, la reconciliación, la 
búsqueda de la paz, las relaciones respetuosas en pro de la convivencia activa, 
dinamizada por la convergencia de aquellos que se reconocen como diferentes, 
pero creando mecanismos para hacer posible el ejercicio del poder desde la 
base popular en función de la justicia y del bienestar de las mayorías. En la 
mirada retrospectiva sobre su trayectoria analiza los efectos de una educación 
pretendidamente neutra sobre los sujetos de su generación: tan sólo unos po-
cos jóvenes de aquella época se hicieron conscientes del ocultamiento de las 
realidades sociales en favor de la permanencia de los privilegios de clase.

Estas preguntas y reflexiones pueden ser significativas para el propósito 
de imaginar maneras distintas de educar en la universidad desde la didáctica 
crítica intercultural que interpelen a los maestros que hoy transitan las aulas 
universitarias. Preguntas apremiantes para los maestros, que hoy se enfrentan 
a las incertidumbres del cambio y a la transformación acelerada de la realidad, 
por los daños que la sociedad industrial ha infligido en la naturaleza y en los 
oprimidos. Traducido a las aulas universitarias es equivalente a que el maestro 
asigne centralidad a la realidad de los estudiantes con que se relaciona y ges-
tione la necesidad de valorar el conocimiento en función de problemas reales 
del mundo de la vida de los sujetos inmersos en sus matrices culturales: el 
conocimiento para el sujeto y no el sujeto para el conocimiento. En palabras de 
Fals Borda: “he tratado de contestar el ‘para qué’ del conocimiento en su entor-
no específico”. Pero ello no es posible sin una universidad con vocación desins-
titucionalizante, con una organización curricular pensada con el propósito de 
crear condiciones para el florecimiento de las relaciones interculturales. Las 
mallas curriculares actuales, salvo contadas excepciones, reflejan el fracciona-
miento de la ciencia en disciplinas y el ocultamiento de las realidades de los 
estudiantes, dejando fuera las realidades sociales, emocionales y existenciales 
determinantes de los procesos de aprendizaje.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

77 ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Arroyo. A. (2016). Pedagogías decoloniales y la interculturalidad: perspecti-
vas situadas. En Interculturalidad y educación desde el Sur: contextos, experien-
cias y voces (pp. 47-66). Clacso. https://doi.org/10.2307/j.ctvtxw3ph.5

	» Dietz, G. (2017). Interculturalidad: una aproximación antropológica. Perfiles 
Educativos, XXXIX(156). iisue-unam.

	» Duch, L. (1997). La educación y la crisis de la modernidad. Paidós.

	» Echeverría. B. (1998). La modernidad de lo barroco. Era. 

	» Foucault, M. (1968). Las palabras y las cosas. Siglo XXI.

	» Herrera Farfán, N. A., y López Guzmán, L. (2014). Ciencia, compromiso y cam-
bio social: Orlando Fals Borda. 2a. ed. Lanzas y Letras/El Colectivo/Extensión 
Libros. Colección Pensamiento Latinoamericano. 

	» Horkheimer, M., y Adorno, T. (1998). Dialéctica de la Ilustración. Herder. 

	» Labrador, J. G. (2016). Fundamentos antropológicos para una didáctica de 
los derechos humanos en perspectiva intercultural. En  Interculturalidad y 
educación desde el Sur: contextos, experiencias y voces (pp. 67-90). Clacso. 
https://doi.org/10.2307/j.ctvtxw3ph.6

	» Pérez, M., y Argueta, A. (2019). Etnociencias, interculturalidad y diálogo de 
saberes en América Latina. Juan Pablos Editor. 

	» Salvador, C. P., y García, M. R. (2014). Interculturalidad: miradas críticas.      
InCom-uab



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

78  ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Carlos Alberto Escobar Otero y María de la Luz 
Maldonado Ramírez

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.


