
Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

38  ISBN: 978-607-69976-5-9

La interculturalidad como herramienta de transformación social en 
México: el papel de la universidad ante la colonialidad

Ángel Vásquez Rodríguez2

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c140

Introducción

El presente trabajo surge del análisis de la interculturalidad como una di-
mensión que ha sido sistemáticamente reducida. Por ello, el propósito del 
presente capítulo es profundizar en su conceptualización. En este sentido, se 
realiza una investigación documental de tipo descriptivo, utilizando el análisis 
de contenido, pues permite ahondar en los avances registrados en el campo 
de la interculturalidad. Con esta finalidad, en el primer apartado se introducen 
los debates teóricos relativos a la interculturalidad en México, abordando los 
distintos enfoques y su reducción a una sola disciplina de estudio, cuando, 
en realidad, se trata de un área interdisciplinaria; en el siguiente apartado se 
destaca la importancia de las pedagogías decoloniales y su trascendencia en la 
lucha contra el modelo hegemónico; finalmente, se integra el papel que des-
empeña la universidad en el proceso de colonialidad del saber, así como en la 
ecología de saberes.

Lucha por el dominio cultural 

La diversidad cultural presente en el mundo, en cuanto a la existencia de 
distintas formas de pensar, actuar, sentir y relacionarnos con los demás, es tan 
amplia que puede considerarse infinita. De acuerdo con la revista Ethnologue 
(2022), sólo en cuestión de lingüística el mundo cuenta con aproximadamente 
7 168 idiomas distintos, los cuales se distribuyen en 195 países. Lo anterior de-
nota que nos encontramos y nos encontraremos en constante interacción con 
otras culturas; la forma en que las percibimos y nos relacionamos con ellas será 
un elemento determinante en la concepción de la interculturalidad. 

2 Egresado de la licenciatura en Educación de la Universidad La Salle Oaxaca, correo electrónico: 
014427100@ulsaoaxaca.edu.mx. https://orcid.org/0009-0002-0410-4483 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

39 ISBN: 978-607-69976-5-9

En la actualidad, el término interculturalidad se ha convertido en una moda, 
pues discursivamente es tomado como parte de la inclusión, sobre todo en los 
ámbitos político y educativo. En México, el concepto de interculturalidad ha 
sido reducido a un enfoque, pues se la considera una dimensión de la educa-
ción exclusivamente destinada a la población indígena; como señala Bensasson 
(2013): “México la reduce a una modalidad educativa para indígenas que per-
mite cumplir con los acuerdos internacionales, sin traicionar el viejo esquema 
basado en la supuesta superioridad de la cultura occidental” (p. 60). 

Esta visión sugiere que, en México, el pensamiento occidental constituye 
una cultura dominante, que controla a las demás culturas y se involucra con 
ellas para asegurar el cumplimiento normativo, aunque no deseado, y que im-
puso su superioridad por medio de la subalternización, invisibilizando a las 
demás culturas.

 Esto no surgió en la actualidad, es un hecho histórico, apreciable de manera 
más notable en el siglo pasado, cuando se consideró que los pueblos indígenas 
eran un obstáculo para el progreso del país (progreso entendido desde una 
visión eurocéntrica). Por esta razón debían ser eliminados en términos cultura-
les, lo que implicaba su conversión cultural, esto es, expropiarlos de su cultura 
para hacerlos poseedores de la cultura occidental. Así se transgredieron su 
lengua, su epistemología, su memoria y su legado, en otras palabras, todos sus 
elementos culturales propios, todo su ser, para hacer posible su conversión 
antropológica y ontológica. Ello dio lugar al surgimiento de la resistencia de los 
pueblos indígenas, que deseaban conservar su cultura y lograr la autonomía y 
la autodeterminación en un sistema que los invisibiliza.

Desarrollo. La interculturalidad en México

Históricamente, las comunidades indígenas han sido subalternizadas por 
el paradigma dominante, no sólo en México, sino en todo el Sur global. De 
acuerdo con De Sousa Santos: “Siendo un modelo global, la nueva racionalidad 
científica es también un modelo totalitario, en la medida que niega el carácter 
racional todas las formas de conocimiento que no se pautaran por sus princi-
pios epistemológicos y por sus reglas metodológicas” (2009, p. 21). 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

40  ISBN: 978-607-69976-5-9

Del mismo modo, en México se han menospreciado las prácticas culturales 
y los conocimientos de los grupos indígenas; ejemplo de ello es que sus epis-
temologías no se consideran conocimientos, sino saberes populares, empíricos 
o, en ciertos casos, sentido común. 

En México, el menosprecio cultural alcanzó niveles extremos. Ante el aban-
dono a que los sometió el Estado, el desprecio recibido de la cultura occiden-
tal y la imposibilidad de ser libres en sus formas de sentir, actuar o ser ellos 
mismos, los grupos indígenas de Chiapas impulsaron una lucha para resistir al 
modelo dominante. Esta problemática dio lugar a la aparición de la intercul-
turalidad crítica como una respuesta no proveniente de arriba, de estructuras 
de poder como el gobierno o los organismos internacionales, sino desde abajo, 
desde la propia visión de los grupos subalternos. En la visión de Walsh (2010), 
se entiende como una herramienta y proyecto de transformación social.

La interculturalidad crítica es sólo una de las formas de percibir la intercul-
turalidad; por ello se busca profundizar en su conceptualización, para cono-
cer su importancia en las pedagogías decoloniales y reconocer que retomar su 
práctica en las universidades supone una decisión de perspectiva intercultural.

En el presente trabajo se realizó una investigación documental de tipo des-
criptivo; el corpus documental se generó a partir de artículos y capítulos de li-
bros de autores que son exponentes clave de las categorías de interculturalidad 
y decolonialidad. En este sentido, se retoma de Catherine Walsh su clasifica-
ción de la interculturalidad a partir de enfoques y de su visión de las pedago-
gías decoloniales; también, los enfoques y modelos de educación intercultural 
de Gunter Dietz y Selene Mateos, además de su perspectiva sobre la intercultu-
ralidad. Estos trabajos, aunados a los de autores como Laura Bensasson, María 
Bertely, Patricia Medina Melgarejo, Luis Enrique López y Medardo Tapia Uribe, 
abonan al debate sobre la interculturalidad en México.

De estos mismos autores se recuperan datos claves relativos a la creación 
de las universidades interculturales en México; de Boaventura de Sousa Santos, 
su visión de las epistemologías del Sur y la categoría analítica de ecología de 
saberes, que, junto con la perspectiva de Manuel Gándara abona al papel que 
desempeña en las universidades; de Eduardo Restrepo, desde la decolonialidad, 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

41 ISBN: 978-607-69976-5-9

se retoma el concepto de colonialidad del saber y de geopolítica del conoci-
miento, complementándolos con el trabajo de Bruno Baronnet, Adriana Arroyo, 
Patricia Medina y Rómulo Arteño Ramos. Así, se seleccionaron los escritos de 
estos autores que se consideran relevantes para el desarrollo del presente ca-
pítulo. Además, se utilizó como procedimiento analítico un análisis documen-
tal de los textos elegidos, considerando su relevancia y pertinencia.

Debates teóricos sobre la interculturalidad en México 

El concepto de interculturalidad adquiere relevancia a partir de la integra-
ción de la población inmigrante en Europa y Estados Unidos; posteriormen-
te, debido a exigencias internacionales, fue introducido en México, como una 
manera de integrar a los pueblos indígenas (Bensasson, 2013). Siguiendo el 
planteamiento de Bensasson (2013), la designación de indígena lleva implícito 
un disimulado desprecio del que es objeto esta población; prueba de ello es 
que se diseñó una educación especial, la educación intercultural, destinada 
exclusivamente a estos grupos, a fin de que no afecte a la población dominante. 

Para Valtierra Zamudio y Gaytán Alcalá (2020), el término interculturalidad 
es reciente y polisémico; estos autores la conciben como las “relaciones que 
hay dentro de una sociedad y, por lo tanto, un proceso comunicativo entre dos 
o más actores de diversos contextos sociales, culturales, económicos y reli-
giosos que son distintos entre sí… en un intercambio de significados e ideas” 
(pp. 401-402). Desde esta perspectiva, la interculturalidad se da a partir de un 
proceso de interacción y se nutre de la diferencia cultural; no podría existir una 
interculturalidad profunda en un grupo culturalmente igual que convive en el 
mismo contexto y que, sobre todo, comparte la misma matriz epistémica.

Para Bertely, “en el caso de México, se recurre a nociones pluralistas y mul-
ticulturales, sobre todo para estudiar la escolarización en contextos urbanos y 
migratorios, donde se reporta mayor presencia y visibilidad indígena” (2013, p. 
51). Tapia Uribe (2013) considera que “el problema de la diversidad cultural en 
México se ha abordado por el gobierno federal como el planteamiento de una 
educación intercultural bilingüe indígena” (p. 69). Sin embargo, el problema no 
ha sido abordado de manera sólida, pues las políticas educativas intercultura-
les no van más allá del plano normativo.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

42  ISBN: 978-607-69976-5-9

En cambio, para Medina Melgarejo (2013), la interculturalidad es una 
palabra-concepto que: 

En el campo educativo, desde una perspectiva crítica y decolonial, 
puede ser concebida […] como un proyecto histórico-social, con profun-
das repercusiones en el ámbito pedagógico, además de consolidarse en 
una posición epistémica educativa que se ubica en las fronteras políti-
cas del conocimiento —cuerpo y territorio— accionando desde un pre-
sente para recrear memorias disidentes y configurar nuevas opciones de 
futuro. (pp. 171-172)

Por otra parte, la interculturalidad se encuentra ligada a las políticas de 
desarrollo social, que, enfocándose en actores sociales como niños y jóvenes 
indígenas, se traducen en programas definidos como interculturales, que son 
implementados como una manera de subsanar las desigualdades económicas 
(Medina, 2013). Tomando esto en cuenta, Dietz y Mateos (2013) proponen con-
ceptualizar la interculturalidad desde un enfoque que visibiliza las desigual-
dades y las asimetrías culturales, y diferenciarla del interculturalismo, al que 
conciben como una propuesta política pedagógica que promueve relaciones e 
intercambios culturales. 

La influencia de los debates internacionales sobre la interculturalidad se 
expresa en investigaciones que en México dan lugar a la creación de proyec-
tos de educación intercultural diseñados de abajo hacia arriba, es decir, desde 
los movimientos indígenas hacia las estructuras oficiales de educación (López, 
2006). Ejemplo de ello es el Plan para la Transformación de la Educación de 
Oaxaca (pteo), impulsado desde la sección 22 del Sindicato Nacional de Tra-
bajadores de la Educación (snte). Una propuesta de educación alterna y con-
trahegemónica a la Alianza por la Calidad de la Educación (ace) impuesta por 
el Estado mexicano a nivel federal en 2009, la cual se desfasaba de los prin-
cipios emanados de la comunalidad (Vásquez y Maldonado, 2023). El pteo ha 
representado para Oaxaca uno de los más grandes frutos de la resistencia a la 
visión hegemónica y puede decirse que a nivel normativo lo es; sin embargo, 
su dimensión práctica ha sido ampliamente cuestionada, pues existe un gran 
abismo entre lo normativo y la experiencia concreta. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

43 ISBN: 978-607-69976-5-9

Con base en este planteamiento, Dietz y Mateos (2013) proponen, a partir 
de Banks (1986), Garreta Bochaca (1997), Muñoz Sedano (1997, 1999), García 
Castaño y Granados Martínez (1999), Kincheloe y Steinberg (1999), Dietz (2003, 
2009), Barañano et al. (Coords., 2007) y Pérez Ruiz (2009), una clasificación 
prototípica de enfoques y modelos de educación intercultural que configuran 
el debate contemporáneo en torno a la interculturalidad, los que, por ende, se 
ven reflejados en las políticas públicas del Estado mexicano. Esta clasificación 
se conforma bajo los rubros de: educar para asimilar o compensar, educar para 
diferenciar o biculturalizar, educar para tolerar o prevenir el racismo, educar 
para transformar, educar para interactuar, educar para empoderar y educar 
para descolonizar. Cada una de estas alternativas conduce a un modo distinto 
de concebir la interculturalidad y la configuración misma de los procesos edu-
cativos. Es por ello que no sólo es utilizable por las instituciones del Estado, 
sino también por los distintos grupos o movimientos culturales que, desde 
abajo, impulsan proyectos educativos. 

Definir qué alternativa se elegirá dependerá de los objetivos y cambios que 
se desee lograr, así como de la intencionalidad de los actores que la promue-
ven. Generalmente, los programas oficiales de educación emanados del Esta-
do mexicano muestran la tendencia a optar por las primeras alternativas de 
educación, mientras que los programas que no provienen del Estado, suelen 
optar por educar para transformar y por educar para descolonizar; esto genera 
tensiones en los procesos de educación intercultural, dependiendo de cuál sea 
la finalidad o los propósitos de la educación, tal como lo han profundizado 
Érica González Apodaca, Angélica Rojas Cortés, Patricia Medina Melgarejo y 
Bruno Baronnet en los estados del conocimiento en los capítulos 11 y 12, res-
pectivamente, de la obra Multiculturalismo y educación, publicada en 2013 por 
el comie.

La interculturalidad a partir de diversos enfoques y 
su interdisciplinariedad 

Existen distintas maneras de percibir la interculturalidad, Catherine Walsh 
(2010) propone tres enfoques: uno relacional, que hace referencia a la “forma 
más básica y general de contacto e intercambio entre culturas, entre personas, 
prácticas, saberes, valores y tradiciones culturales distintas, las que podrían 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

44  ISBN: 978-607-69976-5-9

darse en condiciones de igualdad o desigualdad” (Walsh, 2010, p. 77). Otro 
funcional, que percibe a la interculturalidad como “funcional” al sistema exis-
tente, “no toca las causas de la asimetría y desigualdades sociales y culturales, 
tampoco cuestiona las reglas del juego, por eso es perfectamente compatible 
con la lógica del modelo neoliberal existente” (Tubino, 2005, como se cita en 
Walsh, 2010, p. 78). Por último, el enfoque crítico entiende la interculturalidad: 
“como una herramienta, como un proceso y proyecto que se construye desde 
[con y para] la gente... Apuntala y requiere la transformación de las estructuras, 
instituciones y relaciones sociales, y la construcción de condiciones de estar, 
ser, pensar, conocer, aprender, sentir y vivir distintas” (Walsh, 2010, p. 78).

Al analizar cada uno de estos enfoques nos podemos dar cuenta de que el 
primero está mucho más en sintonía con el engranaje social existente y ge-
neralmente refleja la ideología de la cultura dominante. El segundo enfoque 
está completamente dirigido a la cultura dominante, específicamente a las es-
tructuras de poder social, como son el gobierno y las instituciones del Estado. 
Como se observa, estos dos enfoques comparten la visión del modelo racional 
neoliberal, por lo cual las políticas interculturales surgidas desde esta visión 
son impuestas y estandarizadas, además de que conciben la interculturalidad 
como algo ya creado, que es necesario promover.

Ejemplo de ello es el Sistema Educativo Mexicano que, por medio de sus 
planes de estudio, trata de promover la interculturalidad según el planteamien-
to de la sep (2022), proponiendo la interculturalidad crítica y la apropiación 
de las culturas a través de la lectura y la escritura como ejes articuladores 
de la Nueva Escuela Mexicana. Cabe destacar que el primer eje es realmente 
polémico, pues nos hace cuestionarnos si es posible generar la interculturali-
dad crítica desde una estructura de poder colonial como el Estado. De ser así, 
¿realmente se aborda la criticidad propuesta por Walsh o únicamente se utiliza 
como un concepto enajenador que propicia la idea de promoción cultural? 

El segundo eje es sumamente superficial, pues pretende apropiarse de las 
culturas por medio de la lectura y la escritura. Sin embargo, para comprender 
una cultura es necesario vivir sus prácticas diarias, interpretar sus formas de 
ser, sentir y actuar, que difícilmente se encontrarán documentadas y, en caso 
de que lo estuvieran, aún queda como una visión reduccionista de las mismas. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

45 ISBN: 978-607-69976-5-9

El tercer enfoque percibe a la interculturalidad como algo por crear, un pro-
yecto aún no consolidado, que parte de las raíces, es decir, de abajo, que se 
fundamenta en la acción dialógica de los grupos indígenas y, a partir de las 
fricciones interétnicas, busca una transformación estructural; es por ello que 
en el ejemplo anterior se cuestiona la visión bajo la cual se elaboraron los pla-
nes de estudio.

Entre los problemas relacionados con la interculturalidad que se han en-
contrado, cabe señalar que ésta ha sido delimitada a una sola disciplina y a un 
solo sector de la población: la pedagogía y la población indígena. Esto es grave 
porque, como afirma Tubino (2002): “debemos empezar por despedagogizar 
la interculturalidad, ampliar su radio de acción, concebirla como un enfoque 
ínter-sectorial y como el gran eje transversal de las políticas de Estado’’ (p. 311). 

En México, esto ha llevado a que otras disciplinas limiten su campo de ac-
ción y de investigación, al dar por hecho que la interculturalidad sólo corres-
ponde al área de las ciencias sociales, cuando las demás son igual de impor-
tantes para su análisis y comprensión. Por ejemplo, su contribución al área de 
salud, con lo que la oms ha llamado medicina tradicional. Sin embargo, eso no 
es impedimento para que otras áreas disciplinarias ahonden en sus conoci-
mientos a partir de las culturas originarias. 

Valtierra Zamudio y Gaytán Alcalá (2020) postulan que una de las mejores 
formas de acercarse a la interculturalidad es a través de la alteridad, como la 
herramienta que permite el reconocimiento de la diferencia del yo, adentrán-
dose en la comprensión de lo distinto, de lo diferente, sin generar una pérdida 
de lo propio, pero tampoco imponiendo una propuesta epistemológica; es de-
cir, hay un reconocimiento de sujetos de conocimiento.

Pedagogías decoloniales: alternativas de resistencia al modelo 
hegemónico

Los pueblos originarios construyen sus matrices epistémicas a partir de sus 
vivencias comunitarias. Es por ello que los espacios educativos no pueden úni-
camente fundamentarse en teorías pedagógicas eurocéntricas o abordar con-
tenidos epistémicos del modelo hegemónico dominante. Ante la necesidad de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

46  ISBN: 978-607-69976-5-9

los pueblos originarios de conservar sus construcciones epistemológicas, surge 
la decolonialidad, como una alternativa que brinda la posibilidad de resisten-
cia. Al respecto, Arroyo (2016) menciona que: 

La decolonialidad o el giro decolonial como también ha sido llamado, 
aparece entonces como una postura de resistencia crítica que cuestiona 
las prácticas instaladas en nuestras sociedades y las maneras en que nos 
relacionamos como latinoamericanos en las distintas esferas sociales 
y la construcción de esas relaciones con el denominado Norte o con 
Europa. (p. 49)

Desde esta postura, la resistencia crítica es necesaria para lograr la eman-
cipación. Una manera de lograrla es con la implementación de las pedagogías 
decoloniales, cuyo origen se encuentra en el propio giro decolonial. Éstas se 
manejan en plural, pedagogías decoloniales, pues no existe una sola forma de 
aprender, expresar, conocer y ser. Para Catherine Walsh (2013), las pedagogías 
decoloniales son: 

Las estrategias, prácticas y metodologías —las pedagogías— de lucha, 
rebeldía, cimarronaje, insurgencia, organización y acción que tanto los 
pueblos originarios, en primera instancia, como después los africanos 
secuestrados, emplearon para resistir, transgredir y subvertir la domina-
ción, para seguir siendo, sintiendo, haciendo, pensando y viviendo —de-
colonialmente— a pesar del poder colonial (p. 25). 

En este sentido, la decolonialidad se entiende como una alternativa y ho-
rizonte que permite fragmentar el modelo tradicional colonial dominante, lo 
cual, si bien no es sencillo de lograr, mantiene la esperanza de un cambio aún 
posible. Esa esperanza está vigente y con mayor solidez que nunca, pues, como 
se examina más adelante, la decolonialidad está representando un nuevo camino 
tanto para las universidades como para el currículum que se desea implementar. 

La interculturalidad crítica y las pedagogías decoloniales poseen un vínculo 
en común, pues “se alimentan fuertemente del reconocimiento de las distintas 
formas de aprender, enseñar, sentir y vivir de los pueblos afrodescendientes, in-
dígenas y en general de quienes han sido excluidos de los circuitos tradicionales 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

47 ISBN: 978-607-69976-5-9

del conocimiento’’ (Arroyo, 2016, p. 55). Además, son la mejor vía de resistencia 
y transformación social con la que los pueblos indígenas pueden contar para 
hacer frente al yugo colonial que les ha sido impuesto durante siglos. 

Como una manera de afrontar los desafíos interculturales y de abordar la 
deconstrucción de ideologías en la actualidad, Lourenço-Simões et al. (2024) 
proponen que “se debería preparar a los sujetos para adoptar una ciudada-
nía intercultural que les permita relacionarse con otras culturas, mediando y 
comprendiendo, en un ejercicio constante de alteridad, las semejanzas y di-
ferencias que las completan y complementan” (p. 2). Sin embargo, una de las 
limitaciones del sistema educativo mexicano es que no ha sido preparado para 
comprender la ciudadanía intercultural.

Muestra de ello es el trato que se da al ámbito intercultural, reduciéndolo 
exclusivamente a los pueblos indígenas, lo que significa que los sujetos de cul-
tura mestiza no se visualizan en un plano intercultural horizontal, se reconocen 
como poseedores de cultura, pero no en igualdad de términos. En el estado 
de Oaxaca puede encontrarse un ejemplo de ello en el evento cultural de la 
Guelaguetza, realizado en el mes de julio. Pareciera que en éste el estado se 
apropia de la identidad cultural de los pueblos originarios y la cultura mestiza 
se siente perteneciente a esa cultura; sin embargo, es necesario recordar que 
los bailables son propios de los pueblos originarios, no de la cultura mestiza.

Aunado a ello, lo que se muestra en eventos culturales como la Guelaguetza 
sólo corresponde a una mínima parte de lo que conforma toda una cultura 
milenaria. Como plantea Esteva (2011), el vestido, la lengua, la comida y de-
más elementos tangibles son como el follaje de un árbol, pues son visible para 
todos; por ende, se contemplan dentro de un plano morfológico. Pero, donde 
realmente se encuentra la riqueza cultural de las comunidades, es en el plano 
mítico, que alberga su cosmovisión, su noción del ser, su percepción del tiem-
po, lo que no es visible para todas las culturas.

En México, un ejemplo profundo de los movimientos de decolonialidad 
lo constituyen el Ejército Zapatista de Liberación Nacional y los Municipios 
Autónomos Rebeldes Zapatistas (marez) (Medina y Baronnet, 2013). En ellos, 
se imparte una educación alternativa a la del sistema de educación nacional 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

48  ISBN: 978-607-69976-5-9

del Estado mexicano, cuyas prácticas corresponden a pedagogías decolonia-
les, puesto que no siguen los objetivos del Estado. Se trata de una educación 
autónoma y “para la praxis, con heterogeneidad lingüística y cultural, con una 
pedagogía crítica y radical. En consecuencia, la educación zapatista es de par-
ticipación colectiva, reivindica el ser indígena, establece lazos de solidaridad y 
de responsabilidad compartida en sus pueblos’’ (Silva, 2019, p. 113). 

La trascendencia del levantamiento zapatista radica en ser un parteaguas 
para la formación de nuevos proyectos decoloniales. Al respecto, cabe señalar 
que fue la primera vez que, en México, un movimiento indígena obligó al Estado 
a poner la mirada en sus necesidades. Prueba de ello son los acuerdos de San 
Andrés Larrainzar, los primeros acuerdos de derechos indígenas en México, 
pero a pesar de ello no fueron respetados por el Estado, pues solo se firmaron, 
pero no se garantizó su cumplimiento. Este movimiento es trascendental para 
comprender las propuestas de educación indígena surgidas más tarde en otros 
estados, por ejemplo, en Oaxaca, donde se han establecido diversas experien-
cias educativas partir del estadio comunitario como apropiación de la educa-
ción intercultural en el estado, que incluyen desde el nivel educativo inicial 
hasta el nivel superior.

 Sin embargo, las experiencias de educación oaxaqueña se diferencian de 
la educación zapatista en que, aunque ambas son propuestas de educación 
alternativa, la educación zapatista no pertenece al ámbito de la educación ofi-
cial, mientras que las experiencias oaxaqueñas están enmarcadas dentro de la 
educación oficial ofertada por el Estado (Bermúdez et al., 2015, p. 364). Esto se 
encuentra establecido en la Ley de Educación para el Estado Libre y Soberano 
de Oaxaca, aprobada por el Congreso del Estado Libre y Soberano de Oaxaca 
(2018), y postula en sus artículos el compromiso del Estado para con la educa-
ción comunitaria:

Artículo 15. Además de lo dispuesto en el artículo anterior, también pro-
porcionará educación comunitaria a los pueblos originarios de Oaxaca en el 
nivel de educación básica y en otros niveles y modalidades cuya presencia en 
los contextos de los pueblos originarios sea significativa. Toda la educación 
comunitaria del tipo básico y normal y demás para la formación de maestros, 
se impartirá atendiendo los planes y programas de estudios determinados por 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

49 ISBN: 978-607-69976-5-9

la Secretaría. El Gobierno del Estado propondrá los contenidos regionales que 
hayan de incluirse en dichos planes y programas. 

Artículo 16. El Poder Ejecutivo reconoce que el modelo pedagógico de edu-
cación comunitaria es significativo y pertinente para la atención educativa de 
los pueblos originarios, para ello se procurará la creación de la modalidad de 
Secundaria Comunitaria de Educación Indígena dentro del sistema educativo 
estatal. La prestación de servicios en dicha modalidad, se realizará atendiendo 
los planes y programas determinados por la Secretaría. 

Artículo 17. La educación comunitaria es un estadio de la educación bilingüe 
intercultural que reconoce los valores culturales de la Comunidad y la existen-
cia de conocimientos propios como base para ofrecer educación pertinente a 
los pueblos originarios de la Entidad. 

I. Los planes de estudio para la educación comunitaria distintos a los de 
educación básica y normal y demás para la formación de maestros de educa-
ción básica deben contemplar la existencia de una geografía ritual, de conoci-
mientos ancestrales contenidos en las lenguas originarias y de conocimientos 
de su vida cotidiana; 

II. La educación comunitaria reconoce la existencia de portadores de cono-
cimiento comunitario que forman parte del grupo social de pertenencia, y 

III. La educación comunitaria reconoce la existencia de un sujeto comunita-
rio que se contrapone con el sujeto individual.

La colonialidad del saber: la universidad como mecanismo que posi-
bilita la dominación/subalternización o la liberación/
transformación social

Las universidades insertas en el modelo hegemónico han sido por excelen-
cia los principales campos de los que surge el conocimiento. Por ello puede 
decirse que, al igual que los pueblos indígenas, han sido colonizadas, como 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

50  ISBN: 978-607-69976-5-9

también sus conocimientos, lo que ha generado una colonialidad del saber. De 
acuerdo con Restrepo (2018): 

Se encuentra constituida por un patrón de clasificación y jerarquización 
global de los conocimientos, donde unos aparecen como la encarnación 
del conocimiento auténtico y relevante, mientras que otros conocimien-
tos son expropiados, inferiorizados y silenciados, a tal punto que dejan de 
ser conocimientos para aparecer como ignorancias, supersticiones (p. 11).

Tal clasificación de saberes realizada desde la racionalidad científica, ade-
más de ser excluyente, es impositiva y coercitiva, pues considera inferior a todo 
conocimiento que no pueda ser comprobado científicamente. Y, por supuesto, 
quienes crean en ese conocimiento, también serán considerados inferiores. Es 
por esto que los saberes de los pueblos indígenas son una especie de doxa, que 
se realiza sin fundamentos científicos, mientras que cualquier conocimiento 
que provenga de la ciencia será verdadero o una clase de episteme. En este 
sentido, si las universidades han sido colonizadas, en su espacio educativo se 
propicia el uso de conocimientos provenientes de la ciencia y se trata de inte-
riorizar en sus estudiantes la ideología eurocéntrica del conocimiento, es decir, 
la colonialidad del saber dominante.

Otro parámetro que puede utilizarse para analizar la colonialidad de las 
universidades es la geopolítica del conocimiento, que “es una perspectiva que 
se pregunta por la situacionalidad del conocimiento, pero no sólo en su pro-
ducción, sino también en su circulación y en sus apropiaciones’’ (Restrepo, 
2018, p.14). 

De esta manera, podemos establecer que desde la geopolítica del conoci-
miento existe un Norte y un Sur, siendo el Norte el generador de episteme y el 
Sur de la doxa: ésta es una de las condiciones a partir de las cuales se ha invisi-
bilizado cualquier epistemología proveniente del Sur, mientras los conocimien-
tos generados en el Norte (conformado principalmente por Occidente y Esta-
dos Unidos) son aceptados como válidos y universales, epistemología etnocida 
que envenena y manipula. Así, el Sur pareciera conformarse de territorios de 
soberanía ficticia e irreal para el Norte. Esto no quiere decir que en el Norte no 
existen o no existieron culturas indígenas originarias que poseían sus propios 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

51 ISBN: 978-607-69976-5-9

conocimientos tradicionales, sino que el colonialismo fue mucho más agresivo, 
llegando al punto de exterminar a las tribus,3 como ocurrió en Estados Unidos, 
país que, al momento de la gestación del Estado nación, albergaba aún a una 
gran variedad de tribus y donde actualmente la población originaria es mínima. 

Esta misma relación entre Norte y Sur es descrita de manera más asimétrica 
por De Sousa Santos (2009), quien entiende la epistemología del Sur como:

La búsqueda de conocimientos y de criterios de validez del conoci-
miento que otorguen visibilidad y credibilidad a las prácticas cognitivas 
de las clases, de los pueblos y de los grupos sociales que han sido his-
tóricamente victimizados, explotados y oprimidos, por el colonialismo y 
el capitalismo globales. El sur es, pues, usado aquí como metáfora del 
sufrimiento humano sistemáticamente causado por el colonialismo y el 
capitalismo. (p. 12) 

Desde esta mirada, el Norte se convierte en un colonizador hegemónico, 
mientras el Sur pasa a los dominios del Norte, “ya no existe una relación bi-
naria entre el norte-Estados Unidos y sur-América Latina. Hay un sur global y 
un norte global, en términos foucaultianos podemos decir que los nortes y sures 
operan en todos los niveles y formas reticulares’’ (Arteño et al., 2022, pp. 30-31).

Todo ello es importante al momento de conceptualizar las universidades, ya 
que éstas pueden optar por el sistema epistémico a ser aplicado en su institu-
ción: aquel que sigue los principios del colonialismo predominante, basado en 
la racionalidad científica, u otro que se sustente en las prácticas culturales de 
los pueblos indígenas y que no impone, sino que transforma. Elegir la segunda 
opción supone cargar con obstáculos desde el inicio, pues implica enfrentar a 
un sistema hegemónico que ha dominado por siglos y al cual no le conviene per-
der su poderío, sin contar con el sesgo obstaculizador de la sociedad occidental.

A pesar de ello, la ecología de saberes emerge como una alternativa que 
posibilita que las universidades empiecen a descolonizarse. La ecología de sa-
beres “se puede entender como acciones del encuentro mutuo y del diálogo 
recíproco que sustenta la fertilización y la transformación recíprocas entre sa-

3 Una de las formas de organización social de las culturas originarias en Estados Unidos.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

52  ISBN: 978-607-69976-5-9

beres, culturas y prácticas que luchan contra la opresión” (De Sousa Santos, 
2019, p. 346). 

Mediante la ecología de saberes, la universidad puede establecer relaciones 
más horizontales en cuestión del modelo epistémico adoptado e introducir de 
manera implícita prácticas universitarias decoloniales que abran espacio a un 
verdadero diálogo cultural que transforma y no a un monólogo que permanece 
estático. La ecología de saberes es uno de los caminos para decolonizar la uni-
versidad, cuna y centro de gravitación de los saberes, considerando que ésta se 
constituye en un lugar privilegiado de la producción de conocimientos. Por lo 
mismo, la universidad debería superar su histórico aislamiento de los procesos 
de lucha popular (Gándara, 2019).

Dado que la universidad no está apartada de la sociedad y, por el contrario, 
es una extensión de la misma, la introducción de la ecología de saberes es un 
proceso necesario. Podemos percibir parte de esto en el diseño curricular de 
algunas instituciones de educación superior que tratan de lograr una trans-
formación social por medio de la formación de sus estudiantes, no sólo como 
profesionistas, sino como seres humanos que dialogan a partir de la diversidad 
cultural. La universidad no está exenta de la realidad social en la que labora, 
que alberga cientos de culturas invisibilizadas y subalternizadas por un modelo 
dominante cada vez más decadente para cubrir las necesidades de una socie-
dad demasiado heterogénea.

Así como las universidades se resisten a incluir los conocimientos tradicio-
nales como otra forma de conocer el mundo que nos rodea, la misma resisten-
cia se presenta en la academia. Esto vuelve cuestionable la formación docente 
y su forma de relacionarse con estudiantes de distintas culturas, lo que lleva 
a cuestionar si la práctica docente desde la academia es la que reproduce las 
prácticas colonizadoras, si se considera que hasta los propios sujetos son cons-
cientes de ello.

En México, una manera en que se han expresado los procesos intercultura-
les en la educación superior, son las universidades interculturales, las cuales 
“fueron [y son] … parte de las respuestas del gobierno mexicano ante las legíti-
mas demandas del movimiento indígena por acceder a una educación superior 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

53 ISBN: 978-607-69976-5-9

socioculturalmente relevante que desarrollara nuevas perspectivas profesiona-
les y científicas, articulando los conocimientos indígenas con los occidentales” 
(Ávila y Ávila, 2014, p. 39).

 Esta propuesta pretende vincular la universidad con las necesidades de las 
comunidades, permitiendo trabajar con saberes locales, valores y tradiciones 
de los pueblos originarios y siendo en sí misma una propuesta de educación 
superior alterna que no sólo promueve el desarrollo de los jóvenes provenien-
tes de comunidades marginadas o indígenas, sino el desarrollo de la propia 
comunidad (Mateos y Dietz, 2013).

Las Universidades Interculturales surgen en México en 2002. Siendo avala-
das por la sep, establecieron ciertos elementos bajo los cuales debían regirse. 
Mateos y Dietz (2013), partiendo de Schmelkes (2003, 2008a); Casillas y cols. 
(2006); y la cgeib (2009), mencionan los siguientes aspectos básicos que de-
ben regir las ui: 

a) Su misión principal es formar profesionales e intelectuales comprometi-
dos con sus regiones. 

b) Deben establecer como eje central la investigación. 

c) La oferta educativa parte desde las necesidades y potencialidades de la 
región, promoviendo un currículo flexible.

 d) Los alumnos no son seleccionados por criterios académicos, y 

e) Deben establecer una relación cercana con las comunidades o regiones.

Las ui también prometen una manera de impulsar la inclusión en todos los 
sectores educativos. Sin embargo, por tratarse de una propuesta que parte del 
Estado mexicano, entra en debate el propósito de éstas para con las comuni-
dades indígenas. En este sentido, si bien pueden ser vistas como motores que 
propician el desarrollo tanto de los jóvenes como de las comunidades, también 
existe la posibilidad de que: 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

54  ISBN: 978-607-69976-5-9

Al insistir desde arriba en controlar y homogeneizar su currículo se 
reproducirán vicios similares a los que afectan al subsistema bilingüe 
de la enseñanza básica: contenidos étnicos estandarizados, poca pro-
ducción de material adecuado para el ámbito local, insuficiente capaci-
tación de los docentes y una orientación curricular muy limitada. (Bello 
Domínguez, 2010, citado en Mateos y Dietz, 2013, p. 354)

Lo anterior nos muestra que los debates sobre la interculturalidad en Mé-
xico son más amplios y van más allá de solamente realizar una discusión con-
ceptual.  De manera que todo aquello en lo que esté involucrada la dimensión 
intercultural generará conmoción por todo lo que implica la palabra, tanto a 
nivel social como educativo. Sólo durante su desarrollo se podrá determinar el 
verdadero fin o propósito del Estado, de las organizaciones gubernamentales, 
las ies, la ui, de los propios actores educativos e incluso de la comunidad, pues 
si bien existen experiencias en favor de la creación de las ui, también existen 
posturas contradictorias en torno a ellas.

Discusión y conclusiones

El eje intercultural ha adquirido mayor relevancia en los últimos años, debido 
a que se le ha dado mayor visibilidad. Esto ha sido posible gracias a las grietas 
causadas al sistema hegemónico dominante y su imposibilidad de homogeneizar 
la cultura. Así, pues, han surgido diversos críticos de la cultura que pretenden 
lograr una transformación social. En México, esto puede verse expresado en de-
bates teóricos que se generan en torno a la interculturalidad y en la forma en que 
propician la generación de proyectos denominados interculturales.

 En cuanto a la interculturalidad, existen distintas maneras de percibirla, 
conforme a la concepción que se tenga de ella desde los enfoques relacional, 
funcional o crítico. La más trascendental para la propia interculturalidad es la 
última, pues alude a un proyecto que aún no se cumple y sólo es posible a par-
tir de los diversos grupos culturales históricamente invisibilizados.

Sin embargo, los organismos de poder, como el gobierno, no son ajenos a 
las prácticas culturales. Además de que se encuentran dentro del territorio del 
Estado-nación, implementan diversas estrategias para integrar a los pueblos 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

55 ISBN: 978-607-69976-5-9

indígenas a su proyecto de nación, desarrollando proyectos de aculturación o 
simplemente dejándolos en el olvido. Es por ello que la interculturalidad se ha 
limitado a disciplinas de conocimiento y al sector indígena en específico.

Una de las propuestas que debería fomentarse es la preparación para una 
ciudadanía intercultural que propicie la horizontalidad, pues, de lo contrario, 
sólo se sesgará más a las culturas, y posiblemente se produzca una apropiación 
cultural con tendencias al robo de elementos culturales. Es decir, se debe esta-
blecer una ciudadanía que valore a las culturas no por sus elementos tangibles, 
sino por sus elementos intangibles. En la actualidad pareciera que se busca 
compartir la vestimenta, la comida, la música y demás elementos para apro-
piarse de ellos, cuando se debería buscar la horizontalidad de culturas y no la 
apropiación de las mismas. 

En el ámbito educativo, las pedagogías decoloniales surgen de la misma re-
sistencia de los pueblos indígenas al modelo hegemónico, a través de prácticas 
educativas alternas al modelo, que buscan una manera diferente de hacer, pen-
sar y ser el acto educativo, partiendo de lo propio, es decir, de los elementos 
culturales que dan origen y fundamento a los pueblos indígenas. Al retomar és-
tos su propia epistemología, el acto educativo pasa a ser un espacio de diálogo 
que transforma a los sujetos, y por tanto, a la sociedad, como ocurre en el caso 
de la educación zapatista brindada en los marez. 

Las universidades, en tanto centros del conocimiento, tienen la posibilidad 
de orientar sus procesos de formación de una manera alterna a la proveniente 
del modelo dominante; una estrategia para que puedan lograrlo es la ecología 
de saberes. Esto implicaría un nuevo diseño y la adaptación curricular, para que 
las universidades puedan ampliar sus horizontes y enfocarlos hacia una inter-
culturalidad crítica, en la que no dominen los conocimientos del Norte global, 
sino que abarque conocimientos del Sur y del Norte, bajo el reconocimiento 
de que ninguno es inferior, sólo son conocimientos diversos. En México, ello 
dio origen a las universidades interculturales, cuyo propósito actualmente se 
encuentra en debate. 

La cultura se piensa, se vive, se es; todos los seres humanos del planeta 
poseemos una cultura. Bajo esta concepción, ninguna cultura es completa, de 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

56  ISBN: 978-607-69976-5-9

mayor importancia, relevancia o superior, sólo son diversas culturas, por lo que 
pretender ser culturalmente superiores no es más que cerrarse a la posibilidad 
de conocer nuevos mundos. 

Desde su racionalidad científica, el modelo occidental hegemónico es su-
mamente hermético con las demás culturas, especialmente la de los pueblos 
indígenas. Sin embargo, y a pesar de ello, no ha tenido la capacidad de dominar 
todo (poder, conocimiento y ser) y a todos. Reflejo de ello es la extraordinaria 
resistencia de los pueblos indígenas, que han soportado la agresividad del mo-
delo occidental en lo más profundo de su ser, a pesar de lo cual su esperanza 
sigue latiendo el sueño de la libertad.

Si bien el modelo occidental es objeto de la mayoría de las críticas, la uni-
versidad ha contribuido a ello, pues es responsable del epistemicidio de las 
culturas, su propia colonialidad le ha impedido ver nuevos y diversos horizon-
tes. No obstante, en la actualidad tiene la posibilidad de remediar ese error, 
abriéndose a la posibilidad de propiciar la transformación social, que no se 
limita a la tolerancia cultural. Para ello, deberá cambiar la sutil concepción de 
interculturalidad de los actores educativos, permitiéndose comprender todo lo 
que ésta involucra y no dejándola únicamente en el plano de relacionarse con 
los demás.

Aunque México ha mostrado avances al plantear la interculturalidad como 
debate, por la tensión que ésta genera con el Estado, muchas de sus acciones 
son respuestas a las demandas de los grupos indígenas, pero la mayoría ter-
minan siendo prácticas de discriminación positiva o simplemente se quedan 
como marcos normativos que la mayoría de las veces no se vuelven realidad. Se 
necesita un avance mayor, pues la interculturalidad crítica es un proyecto que 
aún no se concreta en el país. 

El actual plan de estudios para educación básica pretende que la intercul-
turalidad crítica sea una realidad alcanzable. No obstante, la interculturalidad 
planteada está muy lejos de ser critica. Aunque su fundamentación postula 
planteamientos relacionados con la transformación social, pareciera que en el 
discurso político de lo que actualmente se ha denominado Cuarta Transforma-
ción se confunde. La transformación que se concibe desde la interculturalidad 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

57 ISBN: 978-607-69976-5-9

crítica no es una ideología política que surge de las estructuras de poder políti-
co, sino una transformación social surgida desde las comunidades, que beneficia 
a todos sus integrantes y no está al servicio de intereses particulares.

Antes de concluir me gustaría destacar que el presente capitulo sólo pre-
senta una revisión teórica del concepto de interculturalidad en México, es-
pecialmente en la universidad. Para futuras investigaciones, sería interesante 
destacar la metodología que las universidades han implementado para su acer-
camiento a la interculturalidad o, primero, saber si existe un acercamiento. 
Además, dado el corto tiempo de implementación del nuevo modelo educativo 
en el nivel básico en México, será importante analizar las percepciones de los 
docentes respecto del eje articulador interculturalidad crítica, pues si éste no 
se concreta, podría dar lugar a una manipulación conceptual por parte del Es-
tado mexicano. 

Finalmente, concluyo con la necesidad de cambiar la realidad dominante, 
para lo cual el marco normativo es insuficiente. Éste no es un trabajo que deba 
ser realizado sólo por el Estado o quienes están al mando de instituciones gu-
bernamentales, es un trabajo social, que nos involucra a todos como miembros 
de una comunidad, de una misma matriz civilizatoria. No sólo es estudiar una 
cultura, es tener la mente abierta al nuevo conocimiento y transformar nuestra 
manera de actuar y la forma en que convivimos en nuestra cotidianidad. Se 
debe sentir, vivir y actuar desde la cultura para poder entender las matrices 
epistemológicas que le dieron origen, y sólo a partir de ello se podrá ampliar la 
mirada de la interculturalidad y comprender que es un proyecto justo y nece-
sario, que expresa el sentir de los sectores oprimidos.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

58  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Arroyo, A. (2016). Pedagogías decoloniales y la interculturalidad: perspecti-
vas situadas. En: M. Di Caudo, D. Llanos y M. Ospina, Interculturalidad y educa-
ción desde el sur. Contextos, experiencias y voces (pp. 47-66). Universidad Poli-
técnica Salesiana. https://bit.ly/3TyTxNm 

	» Arteño, R., Pérez, L., León, C., e Illicachi, J. (2022). Educación superior: en-
cuentro y desencuentro epistémico intercultural. Universidad Nacional de Chim-
borazo. https://bit.ly/49iqHqs 

	» Ávila, A., y Ávila, L. (2014). El asalto a la interculturalidad: las universidades 
interculturales de México. Argumentos, 27(76), 37-54. https://bit.ly/3PKkFYt 

	» Bensasson, L. (2013). Educación intercultural en México ¿Por qué y para 
quién? En B. Baronnet y M. Tapia, Educación e interculturalidad. Política y políti-
cas (pp. 49-68). crim-unam. https://bit.ly/4axmDDu 

	» Bermúdez, F., Cuevas, J., y Hernández, A. (2015). Experiencias educativas 
dentro del sistema educativo oficial mexicano. ¿Es posible ser alternativo des-
de la institución oficial? En P. Medina, Pedagogías insumisas. Movimientos polí-
tico-pedagógicos en memorias colectivas de educaciones otras en América Latina 
(pp. 363-379). Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica/Juan 
Pablos.

	» Bertely, M. (2013). Debates conceptuales sobre educación multicultural e 
intercultural. En M. Bertely, G. Dietz y M. Díaz, Multiculturalismo y Educación 
2002-2011 (pp. 41-63). comie. https://bit.ly/4awXDwV 

	» Congreso del Estado Libre y Soberano de Oaxaca. (2018). Ley de Educación 
para el Estado Libre y Soberano de Oaxaca. Decreto No. 1937. https://bit.ly/3x-
hMnFH 

	» Dietz, G., y Mateos, S. (2013). Interculturalidad y Educación Intercultural en 
México. Un análisis de los discursos nacionales e internacionales en su impacto en 
los modelos educativos mexicanos. sep. https://bit.ly/4awURI1 

	» Esteva, G. (2011). Más allá de la educación. En L. Meyer y B. Maldonado, 
Comunalidad, educación y resistencia indígena en la era global. Un diálogo entre 
Noam Chomsky y más de 20 líderes indígenas e intelectuales del continente ame-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

59 ISBN: 978-607-69976-5-9

ricano (pp. 159-174). cseiio.

	» Ethnologue (2022). How many languages are there in the world? https://
www.ethnologue.com/insights/how-many-languages/ 

	» Gándara, M. (2019). Los derechos humanos en el siglo xxi. Una mirada desde 
el pensamiento crítico. Clacso. https://bit.ly/3xkebJI 

	» López, L. (2006.). Desde arriba y desde abajo. Visiones contrapuestas de la 
educación intercultural bilingüe en América Latina. En C. Gros y Marie-Claude 
Strigler. Être indien dans les Amériques: spoliations et résistance (pp. 235-250). 
Institut des Amériques,.

	» Lourenço-Simões, C., Araújo Sá, M. H., y Matesanz del Barrio, M. (2024). En-
focando la interculturalidad: revisión de literatura sobre proyectos y estudios 
de educación en lenguas realizados en contextos de frontera. Revista de Inves-
tigación Educativa, 42(2). DOI: https://doi.org/10.6018/rie.565531 

	» Mateos, L., y Dietz, G. (2013). Universidades interculturales en México. En M. 
Bertely, G. Dietz y M. Díaz, Multiculturalismo y Educación 2002-2011 (pp. 349-
371). comie. https://bit.ly/4awXDwV 

	» Medina, P., y Baronnet, B. (2013). Movimientos decoloniales en América La-
tina: un balance necesario desde las pedagogías interculturales emergentes en 
México. Autonomía, territorio y educación propia. En M. Bertely, G. Dietz y M. 
Díaz, Multiculturalismo y Educación 2002-2011 (pp. 415-443). comie. https://bit.
ly/4awXDwV 

	» Medina, P. (2013). Palabras que hacen política: “interculturalidad”. Contornos 
epistémicos sobre identidad, diferencia y alteridad. En B. Baronnet y M. Tapia, 
Educación e interculturalidad. Política y políticas (pp. 151-176). crim-unam. 51.pdf

	» Restrepo, E. (2018). Descolonizar la universidad. En J. Barbosa y L. Pereira, 
Investigación cualitativa emergente: reflexiones y casos (pp. 11-26). cecar. https://
bit.ly/3xnC0QY 

	» Secretaría de Educación Pública (2022). Plan de Estudio para la educación 
preescolar, primaria y secundaria. sep. https://bit.ly/3VCrO0U 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

60  ISBN: 978-607-69976-5-9

	» Silva, C. (2019). La escuela zapatista: educar para autonomía y la emancipa-
ción. Alteridad, 14(1), 109-121. La escuela zapatista: educar para autonomía y la 
emancipación | Alteridad

	» Sousa Santos, B. de (2009). Una epistemología del Sur: la reinvención del 
conocimiento y emancipación social. Siglo XXI editores.

	» Sousa Santos, B. de (2019). El fin del imperio cognitivo: la afirmación de las 
epistemologías del Sur. Trotta.

	» Tapia, M. (2013). La construcción social del camino a la escuela y la autono-
mía de las niñas indígenas. En B. Baronnet y M. Tapia, Educación e intercultura-
lidad. Política y políticas (pp. 69-104). crim-unam. http://www.libros.unam.mx/
digital/v7/51.pdf 

	» Tubino, F. (2002). Entre el multiculturalismo y la interculturalidad: más allá 
de la discriminación positiva. Derecho y sociedad 23(19), 299-311 https://bit.
ly/49n31ku 

	» Valtierra Zamudio, J., y Gaytán Alcalá, F. (2020). Interculturalidad e incultu-
ración de la teología en México y Guatemala. Perseitas, 8, 398-422. https://doi.
org/10.21501/23461780.3687

	» Vásquez, Á., y Maldonado, C. (2023). Avances y desafíos de la educación co-
munitaria oaxaqueña como estadio (apropiado) de la educación intercultural. 
En L. Broca, D. Castro y M. Moreno, Prácticas docentes desde contextos rurales e 
interculturales desafiantes (pp. 239-263). Universidad La Salle Oaxaca. 

	» Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. En J. 
Viaña, L. Tapia y C. Walsh. Construyendo Interculturalidad Crítica (pp. 75-96). 
III-cab. 

	» Walsh, C. (2013). Pedagogías decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, 
(re)existir y (re)vivir. Abya-Yala. https://bit.ly/4ahuB3U



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

61 ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Ángel Vásquez Rodríguez

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.


