Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

La interculturalidad como herramienta de transformacion social en
México: el papel de la universidad ante la colonialidad

Angel Viasquez Rodriguez?
https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c140

Introduccion

El presente trabajo surge del analisis de la interculturalidad como una di-
mension que ha sido sistematicamente reducida. Por ello, el proposito del
presente capitulo es profundizar en su conceptualizacion. En este sentido, se
realiza una investigacién documental de tipo descriptivo, utilizando el analisis
de contenido, pues permite ahondar en los avances registrados en el campo
de la interculturalidad. Con esta finalidad, en el primer apartado se introducen
los debates teoricos relativos a la interculturalidad en México, abordando los
distintos enfoques y su reducciéon a una sola disciplina de estudio, cuando,
en realidad, se trata de un area interdisciplinaria; en el siguiente apartado se
destaca la importancia de las pedagogias decoloniales y su trascendencia en la
lucha contra el modelo hegemoénico; finalmente, se integra el papel que des-
empefia la universidad en el proceso de colonialidad del saber, asi como en la
ecologia de saberes.

Lucha por el dominio cultural

La diversidad cultural presente en el mundo, en cuanto a la existencia de
distintas formas de pensar, actuar, sentir y relacionarnos con los demas, es tan
amplia que puede considerarse infinita. De acuerdo con la revista Ethnologue
(2022), s6lo en cuestion de lingiiistica el mundo cuenta con aproximadamente
7168 idiomas distintos, los cuales se distribuyen en 195 paises. Lo anterior de-
nota que nos encontramos y nos encontraremos en constante interaccién con
otras culturas; la forma en que las percibimos y nos relacionamos con ellas sera
un elemento determinante en la concepcién de la interculturalidad.

2 Egresado de la licenciatura en Educacion de la Universidad La Salle Oaxaca, correo electronico:
014427100(@ulsaoaxaca.edu.mx. https://orcid.org/0009-0002-0410-4483

38 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

En la actualidad, el término interculturalidad se ha convertido en una moda,
pues discursivamente es tomado como parte de la inclusién, sobre todo en los
ambitos politico y educativo. En México, el concepto de interculturalidad ha
sido reducido a un enfoque, pues se la considera una dimensién de la educa-
cion exclusivamente destinada a la poblacion indigena; como sefiala Bensasson
(2013): “México la reduce a una modalidad educativa para indigenas que per-
mite cumplir con los acuerdos internacionales, sin traicionar el viejo esquema
basado en la supuesta superioridad de la cultura occidental” (p. 60).

Esta vision sugiere que, en México, el pensamiento occidental constituye
una cultura dominante, que controla a las demas culturas y se involucra con
ellas para asegurar el cumplimiento normativo, aunque no deseado, y que im-
puso su superioridad por medio de la subalternizacion, invisibilizando a las
demas culturas.

Esto no surgié en la actualidad, es un hecho historico, apreciable de manera
mas notable en el siglo pasado, cuando se considerd que los pueblos indigenas
eran un obstaculo para el progreso del pais (progreso entendido desde una
vision eurocéntrica). Por esta razon debian ser eliminados en términos cultura-
les, lo que implicaba su conversion cultural, esto es, expropiarlos de su cultura
para hacerlos poseedores de la cultura occidental. Asi se transgredieron su
lengua, su epistemologia, su memoria y su legado, en otras palabras, todos sus
elementos culturales propios, todo su ser, para hacer posible su conversion
antropologica y ontolégica. Ello dio lugar al surgimiento de la resistencia de los
pueblos indigenas, que deseaban conservar su cultura y lograr la autonomia y
la autodeterminacion en un sistema que los invisibiliza.

Desarrollo. La interculturalidad en México

Historicamente, las comunidades indigenas han sido subalternizadas por
el paradigma dominante, no sélo en México, sino en todo el Sur global. De
acuerdo con De Sousa Santos: “Siendo un modelo global, la nueva racionalidad
cientifica es también un modelo totalitario, en la medida que niega el caracter
racional todas las formas de conocimiento que no se pautaran por sus princi-
pios epistemoldgicos y por sus reglas metodoldgicas” (2009, p. 21).

ISBN: 978-607-69976-5-9 39



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Del mismo modo, en México se han menospreciado las practicas culturales
y los conocimientos de los grupos indigenas; ejemplo de ello es que sus epis-
temologias no se consideran conocimientos, sino saberes populares, empiricos
0, en ciertos casos, sentido comun.

En México, el menosprecio cultural alcanzd niveles extremos. Ante el aban-
dono a que los someti6 el Estado, el desprecio recibido de la cultura occiden-
tal y la imposibilidad de ser libres en sus formas de sentir, actuar o ser ellos
mismos, los grupos indigenas de Chiapas impulsaron una lucha para resistir al
modelo dominante. Esta problematica dio lugar a la aparicion de la intercul-
turalidad critica como una respuesta no proveniente de arriba, de estructuras
de poder como el gobierno o los organismos internacionales, sino desde abajo,
desde la propia vision de los grupos subalternos. En la vision de Walsh (2010),
se entiende como una herramienta y proyecto de transformacion social.

La interculturalidad critica es sélo una de las formas de percibir la intercul-
turalidad; por ello se busca profundizar en su conceptualizacion, para cono-
cer su importancia en las pedagogias decoloniales y reconocer que retomar su
practica en las universidades supone una decision de perspectiva intercultural.

En el presente trabajo se realiz6 una investigacion documental de tipo des-
criptivo; el corpus documental se gener6 a partir de articulos y capitulos de li-
bros de autores que son exponentes clave de las categorias de interculturalidad
y decolonialidad. En este sentido, se retoma de Catherine Walsh su clasifica-
cion de la interculturalidad a partir de enfoques y de su vision de las pedago-
gias decoloniales; también, los enfoques y modelos de educacion intercultural
de Gunter Dietz y Selene Mateos, ademas de su perspectiva sobre la intercultu-
ralidad. Estos trabajos, aunados a los de autores como Laura Bensasson, Maria
Bertely, Patricia Medina Melgarejo, Luis Enrique Lopez y Medardo Tapia Uribe,
abonan al debate sobre la interculturalidad en México.

De estos mismos autores se recuperan datos claves relativos a la creacion
de las universidades interculturales en México; de Boaventura de Sousa Santos,
su vision de las epistemologias del Sur y la categoria analitica de ecologia de
saberes, que, junto con la perspectiva de Manuel Gandara abona al papel que
desempena en las universidades; de Eduardo Restrepo, desde la decolonialidad,

40 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

se retoma el concepto de colonialidad del saber y de geopolitica del conoci-
miento, complementandolos con el trabajo de Bruno Baronnet, Adriana Arroyo,
Patricia Medina y Rdmulo Artefio Ramos. Asi, se seleccionaron los escritos de
estos autores que se consideran relevantes para el desarrollo del presente ca-
pitulo. Ademas, se utiliz6 como procedimiento analitico un analisis documen-
tal de los textos elegidos, considerando su relevancia y pertinencia.

Debates teoricos sobre la interculturalidad en México

El concepto de interculturalidad adquiere relevancia a partir de la integra-
cion de la poblacion inmigrante en Europa y Estados Unidos; posteriormen-
te, debido a exigencias internacionales, fue introducido en México, como una
manera de integrar a los pueblos indigenas (Bensasson, 2013). Siguiendo el
planteamiento de Bensasson (2013), la designacion de indigena Ileva implicito
un disimulado desprecio del que es objeto esta poblacién; prueba de ello es
que se disefid una educacion especial, la educacion intercultural, destinada
exclusivamente a estos grupos, a fin de que no afecte a la poblacién dominante.

Para Valtierra Zamudio y Gaytan Alcald (2020), el término interculturalidad
es reciente y polisémico; estos autores la conciben como las “relaciones que
hay dentro de una sociedad y, por lo tanto, un proceso comunicativo entre dos
o mas actores de diversos contextos sociales, culturales, econdémicos y reli-
giosos que son distintos entre si.. en un intercambio de significados e ideas”
(pp. 401-402). Desde esta perspectiva, la interculturalidad se da a partir de un
proceso de interaccion y se nutre de la diferencia cultural; no podria existir una
interculturalidad profunda en un grupo culturalmente igual que convive en el
mismo contexto y que, sobre todo, comparte la misma matriz epistémica.

Para Bertely, “en el caso de México, se recurre a nociones pluralistas y mul-
ticulturales, sobre todo para estudiar la escolarizacion en contextos urbanosy
migratorios, donde se reporta mayor presencia y visibilidad indigena” (2013, p.
51). Tapia Uribe (2013) considera que “el problema de la diversidad cultural en
México se ha abordado por el gobierno federal como el planteamiento de una
educacion intercultural bilingiie indigena” (p. 69). Sin embargo, el problema no
ha sido abordado de manera solida, pues las politicas educativas intercultura-
les no van mas alla del plano normativo.

ISBN: 978-607-69976-5-9 a1



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

En cambio, para Medina Melgarejo (2013), la interculturalidad es una
palabra-concepto que:

En el campo educativo, desde una perspectiva critica y decolonial,
puede ser concebida [...] como un proyecto histérico-social, con profun-
das repercusiones en el ambito pedagdgico, ademas de consolidarse en
una posicion epistémica educativa que se ubica en las fronteras politi-
cas del conocimiento —cuerpo y territorio— accionando desde un pre-
sente para recrear memorias disidentes y configurar nuevas opciones de
futuro. (pp. 171-172)

Por otra parte, la interculturalidad se encuentra ligada a las politicas de
desarrollo social, que, enfocandose en actores sociales como nifios y jovenes
indigenas, se traducen en programas definidos como interculturales, que son
implementados como una manera de subsanar las desigualdades econémicas
(Medina, 2013). Tomando esto en cuenta, Dietz y Mateos (2013) proponen con-
ceptualizar la interculturalidad desde un enfoque que visibiliza las desigual-
dades y las asimetrias culturales, y diferenciarla del interculturalismo, al que
conciben como una propuesta politica pedagbgica que promueve relaciones e
intercambios culturales.

La influencia de los debates internacionales sobre la interculturalidad se
expresa en investigaciones que en México dan lugar a la creacién de proyec-
tos de educacion intercultural disefiados de abajo hacia arriba, es decir, desde
los movimientos indigenas hacia las estructuras oficiales de educacién (Lopez,
2006). Ejemplo de ello es el Plan para la Transformacién de la Educacién de
Oaxaca (pteo), impulsado desde la seccion 22 del Sindicato Nacional de Tra-
bajadores de la Educacion (snte). Una propuesta de educacion alterna y con-
trahegemonica a la Alianza por la Calidad de la Educacion (ace) impuesta por
el Estado mexicano a nivel federal en 2009, la cual se desfasaba de los prin-
cipios emanados de la comunalidad (Vasquez y Maldonado, 2023). El pteo ha
representado para Oaxaca uno de los mas grandes frutos de la resistencia a la
vision hegemoénica y puede decirse que a nivel normativo lo es; sin embargo,
su dimension practica ha sido ampliamente cuestionada, pues existe un gran
abismo entre lo normativo y la experiencia concreta.

42 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Con base en este planteamiento, Dietz y Mateos (2013) proponen, a partir
de Banks (1986), Garreta Bochaca (1997), Mufioz Sedano (1997, 1999), Garcia
Castafio y Granados Martinez (1999), Kincheloe y Steinberg (1999), Dietz (2003,
2009), Barafano et al. (Coords., 2007) y Pérez Ruiz (2009), una clasificacion
prototipica de enfoques y modelos de educacién intercultural que configuran
el debate contemporaneo en torno a la interculturalidad, los que, por ende, se
ven reflejados en las politicas publicas del Estado mexicano. Esta clasificacion
se conforma bajo los rubros de: educar para asimilar o compensar, educar para
diferenciar o biculturalizar, educar para tolerar o prevenir el racismo, educar
para transformar, educar para interactuar, educar para empoderar y educar
para descolonizar. Cada una de estas alternativas conduce a un modo distinto
de concebir la interculturalidad y la configuracion misma de los procesos edu-
cativos. Es por ello que no sélo es utilizable por las instituciones del Estado,
sino también por los distintos grupos o movimientos culturales que, desde
abajo, impulsan proyectos educativos.

Definir qué alternativa se elegira dependera de los objetivos y cambios que
se desee lograr, asi como de |a intencionalidad de los actores que la promue-
ven. Generalmente, los programas oficiales de educaciéon emanados del Esta-
do mexicano muestran la tendencia a optar por las primeras alternativas de
educacion, mientras que los programas que no provienen del Estado, suelen
optar por educar para transformar y por educar para descolonizar; esto genera
tensiones en los procesos de educacion intercultural, dependiendo de cual sea
la finalidad o los propositos de la educacion, tal como lo han profundizado
Erica Gonzalez Apodaca, Angélica Rojas Cortés, Patricia Medina Melgarejo y
Bruno Baronnet en los estados del conocimiento en los capitulos 11y 12, res-
pectivamente, de la obra Multiculturalismo y educacion, publicada en 2013 por
el comie.

La interculturalidad a partir de diversos enfoques y
su interdisciplinariedad

Existen distintas maneras de percibir la interculturalidad, Catherine Walsh
(2010) propone tres enfoques: uno relacional, que hace referencia a la “forma
mas basica y general de contacto e intercambio entre culturas, entre personas,
practicas, saberes, valores y tradiciones culturales distintas, las que podrian

ISBN: 978-607-69976-5-9 43



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

darse en condiciones de igualdad o desigualdad” (Walsh, 2010, p. 77). Otro
funcional, que percibe a la interculturalidad como “funcional” al sistema exis-
tente, “no toca las causas de la asimetria y desigualdades sociales y culturales,
tampoco cuestiona las reglas del juego, por eso es perfectamente compatible
con la logica del modelo neoliberal existente” (Tubino, 2005, como se cita en
Walsh, 2010, p. 78). Por ltimo, el enfoque critico entiende la interculturalidad:
“como una herramienta, como un proCeso y proyecto que se construye desde
[cony para] la gente... Apuntala y requiere la transformacién de las estructuras,
instituciones y relaciones sociales, y la construccion de condiciones de estar,
ser, pensar, conocer, aprender, sentir y vivir distintas” (Walsh, 2010, p. 78).

Al analizar cada uno de estos enfoques nos podemos dar cuenta de que el
primero esta mucho mas en sintonia con el engranaje social existente y ge-
neralmente refleja la ideologia de la cultura dominante. El segundo enfoque
esta completamente dirigido a la cultura dominante, especificamente a las es-
tructuras de poder social, como son el gobierno y las instituciones del Estado.
Como se observa, estos dos enfoques comparten la vision del modelo racional
neoliberal, por lo cual las politicas interculturales surgidas desde esta vision
son impuestas y estandarizadas, ademas de que conciben la interculturalidad
como algo ya creado, que es neCEsario promover.

Ejemplo de ello es el Sistema Educativo Mexicano que, por medio de sus
planes de estudio, trata de promover la interculturalidad segtin el planteamien-
to de la sep (2022), proponiendo la interculturalidad critica y la apropiacién
de las culturas a través de la lectura y la escritura como ejes articuladores
de la Nueva Escuela Mexicana. Cabe destacar que el primer eje es realmente
polémico, pues nos hace cuestionarnos si es posible generar la interculturali-
dad critica desde una estructura de poder colonial como el Estado. De ser asi,
irealmente se aborda la criticidad propuesta por Walsh o nicamente se utiliza
como un concepto enajenador que propicia la idea de promocién cultural?

El segundo eje es sumamente superficial, pues pretende apropiarse de las
culturas por medio de la lectura y la escritura. Sin embargo, para comprender
una cultura es necesario vivir sus practicas diarias, interpretar sus formas de
ser, sentir y actuar, que dificilmente se encontraran documentadas y, en caso
de que lo estuvieran, alin queda como una vision reduccionista de las mismas.

44 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

El tercer enfoque percibe a la interculturalidad como algo por crear, un pro-
yecto aln no consolidado, que parte de las raices, es decir, de abajo, que se
fundamenta en la accién dialégica de los grupos indigenas y, a partir de las
fricciones interétnicas, busca una transformacion estructural; es por ello que
en el ejemplo anterior se cuestiona la vision bajo la cual se elaboraron los pla-
nes de estudio.

Entre los problemas relacionados con la interculturalidad que se han en-
contrado, cabe sefalar que ésta ha sido delimitada a una sola disciplinay a un
solo sector de la poblacion: la pedagogia y la poblacion indigena. Esto es grave
porque, como afirma Tubino (2002): “debemos empezar por despedagogizar
la interculturalidad, ampliar su radio de accién, concebirla como un enfoque
inter-sectorial y como el gran eje transversal de las politicas de Estado” (p. 311).

En México, esto ha llevado a que otras disciplinas limiten su campo de ac-
cion y de investigacion, al dar por hecho que la interculturalidad sélo corres-
ponde al area de las ciencias sociales, cuando las demas son igual de impor-
tantes para su analisis y comprension. Por ejemplo, su contribucion al area de
salud, con lo que la oms ha llamado medicina tradicional. Sin embargo, eso no
es impedimento para que otras areas disciplinarias ahonden en sus conoci-
mientos a partir de las culturas originarias.

Valtierra Zamudio y Gaytan Alcald (2020) postulan que una de las mejores
formas de acercarse a la interculturalidad es a través de la alteridad, como la
herramienta que permite el reconocimiento de la diferencia del yo, adentran-
dose en la comprension de lo distinto, de lo diferente, sin generar una pérdida
de lo propio, pero tampoco imponiendo una propuesta epistemolégica; es de-
cir, hay un reconocimiento de sujetos de conocimiento.

Pedagogias decoloniales: alternativas de resistencia al modelo
hegemonico

Los pueblos originarios construyen sus matrices epistémicas a partir de sus
vivencias comunitarias. Es por ello que los espacios educativos no pueden Uni-
camente fundamentarse en teorias pedagdgicas eurocéntricas o abordar con-
tenidos epistémicos del modelo hegeménico dominante. Ante la necesidad de

ISBN: 978-607-69976-5-9 45



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

los pueblos originarios de conservar sus construcciones epistemolégicas, surge
la decolonialidad, como una alternativa que brinda la posibilidad de resisten-
cia. Al respecto, Arroyo (2016) menciona que:

La decolonialidad o el giro decolonial como también ha sido llamado,
aparece entonCES como una postura de resistencia critica que cuestiona
las practicas instaladas en nuestras sociedades y las maneras en que nos
relacionamos como latinoamericanos en las distintas esferas sociales
y la construccion de esas relaciones con el denominado Norte o con
Europa. (p. 49)

Desde esta postura, la resistencia critica es necesaria para lograr la eman-
cipacion. Una manera de lograrla es con la implementacién de las pedagogias
decoloniales, cuyo origen se encuentra en el propio giro decolonial. Estas se
manejan en plural, pedagogias decoloniales, pues no existe una sola forma de
aprender, expresar, conocer y ser. Para Catherine Walsh (2013), las pedagogias
decoloniales son:

Las estrategias, practicas y metodologias —las pedagogias— de lucha,
rebeldia, cimarronaje, insurgencia, organizacion y accién que tanto los
pueblos originarios, en primera instancia, como después los africanos
secuestrados, emplearon para resistir, transgredir y subvertir la domina-
cion, para seguir siendo, sintiendo, haciendo, pensando y viviendo —de-
colonialmente— a pesar del poder colonial (p. 25).

En este sentido, la decolonialidad se entiende como una alternativa y ho-
rizonte que permite fragmentar el modelo tradicional colonial dominante, lo
cual, si bien no es sencillo de lograr, mantiene la esperanza de un cambio aln
posible. Esa esperanza esta vigente y con mayor solidez que nunca, pues, como
se examina mas adelante, la decolonialidad esta representando un nuevo camino
tanto para las universidades como para el curriculum que se desea implementar.

La interculturalidad critica y las pedagogias decoloniales poseen un vinculo
en com(n, pues “se alimentan fuertemente del reconocimiento de las distintas
formas de aprender, ensefar, sentir y vivir de los pueblos afrodescendientes, in-
digenas y en general de quienes han sido excluidos de los circuitos tradicionales

46 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

del conocimiento” (Arroyo, 2016, p. 55). Ademas, son la mejor via de resistencia
y transformacién social con la que los pueblos indigenas pueden contar para
hacer frente al yugo colonial que les ha sido impuesto durante siglos.

Como una manera de afrontar los desafios interculturales y de abordar la
deconstruccion de ideologias en la actualidad, Lourenco-Simdes et al. (2024)
proponen que “se deberia preparar a los sujetos para adoptar una ciudada-
nia intercultural que les permita relacionarse con otras culturas, mediando y
comprendiendo, en un ejercicio constante de alteridad, las semejanzas y di-
ferencias que las completan y complementan” (p. 2). Sin embargo, una de las
limitaciones del sistema educativo mexicano es que no ha sido preparado para
comprender la ciudadania intercultural.

Muestra de ello es el trato que se da al ambito intercultural, reduciéndolo
exclusivamente a los pueblos indigenas, lo que significa que los sujetos de cul-
tura mestiza no se visualizan en un plano intercultural horizontal, se reconocen
como poseedores de cultura, pero no en igualdad de términos. En el estado
de Oaxaca puede encontrarse un ejemplo de ello en el evento cultural de la
Guelaguetza, realizado en el mes de julio. Pareciera que en éste el estado se
apropia de la identidad cultural de los pueblos originarios y la cultura mestiza
se siente perteneciente a esa cultura; sin embargo, es necesario recordar que
los bailables son propios de los pueblos originarios, no de la cultura mestiza.

Aunado a ello, lo que se muestra en eventos culturales como la Guelaguetza
solo corresponde a una minima parte de lo que conforma toda una cultura
milenaria. Como plantea Esteva (2011), el vestido, la lengua, la comida y de-
mas elementos tangibles son como el follaje de un arbol, pues son visible para
todos; por ende, se contemplan dentro de un plano morfolégico. Pero, donde
realmente se encuentra la riqueza cultural de las comunidades, es en el plano
mitico, que alberga su cosmovision, su nocién del ser, su percepcion del tiem-
po, lo que no es visible para todas las culturas.

En México, un ejemplo profundo de los movimientos de decolonialidad
lo constituyen el Ejército Zapatista de Liberacion Nacional y los Municipios
Autéonomos Rebeldes Zapatistas (marez) (Medina y Baronnet, 2013). En ellos,
se imparte una educacion alternativa a la del sistema de educacién nacional

ISBN: 978-607-69976-5-9 47



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

del Estado mexicano, cuyas practicas corresponden a pedagogias decolonia-
les, puesto que no siguen los objetivos del Estado. Se trata de una educacién
autébnoma y “para la praxis, con heterogeneidad lingiiistica y cultural, con una
pedagogia critica y radical. En consecuencia, la educacién zapatista es de par-
ticipacion colectiva, reivindica el ser indigena, establece lazos de solidaridad y
de responsabilidad compartida en sus pueblos” (Silva, 2019, p. 113).

La trascendencia del levantamiento zapatista radica en ser un parteaguas
para la formacion de nuevos proyectos decoloniales. Al respecto, cabe sefialar
que fue la primera vez que, en México, un movimiento indigena obligé al Estado
a poner la mirada en sus necesidades. Prueba de ello son los acuerdos de San
Andrés Larrainzar, los primeros acuerdos de derechos indigenas en México,
pero a pesar de ello no fueron respetados por el Estado, pues solo se firmaron,
pero no se garantiz6 su cumplimiento. Este movimiento es trascendental para
comprender las propuestas de educacién indigena surgidas mas tarde en otros
estados, por ejemplo, en Oaxaca, donde se han establecido diversas experien-
cias educativas partir del estadio comunitario como apropiacion de la educa-
cion intercultural en el estado, que incluyen desde el nivel educativo inicial
hasta el nivel superior.

Sin embargo, las experiencias de educaciéon oaxaquefa se diferencian de
la educacién zapatista en que, aunque ambas son propuestas de educacion
alternativa, la educacion zapatista no pertenece al ambito de la educacion ofi-
cial, mientras que las experiencias oaxaquefas estan enmarcadas dentro de la
educacion oficial ofertada por el Estado (Bermuidez et al., 2015, p. 364). Esto se
encuentra establecido en la Ley de Educacion para el Estado Libre y Soberano
de Oaxaca, aprobada por el Congreso del Estado Libre y Soberano de Oaxaca
(2018), y postula en sus articulos el compromiso del Estado para con la educa-
ci6on comunitaria:

Articulo 15. Ademas de lo dispuesto en el articulo anterior, también pro-
porcionara educacién comunitaria a los pueblos originarios de Oaxaca en el
nivel de educacion basica y en otros niveles y modalidades cuya presencia en
los contextos de los pueblos originarios sea significativa. Toda la educacién
comunitaria del tipo basico y normal y demas para la formacién de maestros,
se impartira atendiendo los planes y programas de estudios determinados por

48 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

la Secretaria. El Gobierno del Estado propondra los contenidos regionales que
hayan de incluirse en dichos planes y programas.

Articulo 16. El Poder Ejecutivo reconoce que el modelo pedagdgico de edu-
cacién comunitaria es significativo y pertinente para la atencion educativa de
los pueblos originarios, para ello se procurara la creacion de la modalidad de
Secundaria Comunitaria de Educacion Indigena dentro del sistema educativo
estatal. La prestacion de servicios en dicha modalidad, se realizara atendiendo
los planes y programas determinados por la Secretaria.

Articulo 17. La educacién comunitaria es un estadio de la educacion bilingiie
intercultural que reconoce los valores culturales de la Comunidad y la existen-
cia de conocimientos propios como base para ofrecer educacion pertinente a
los pueblos originarios de la Entidad.

I. Los planes de estudio para la educaciéon comunitaria distintos a los de
educacion basica y normal y demas para la formacién de maestros de educa-
cion basica deben contemplar la existencia de una geografia ritual, de conoci-
mientos ancestrales contenidos en las lenguas originarias y de conocimientos
de su vida cotidiana;

IIl. La educacion comunitaria reconoce la existencia de portadores de cono-
cimiento comunitario que forman parte del grupo social de pertenencia, y

Ill. La educaciéon comunitaria reconoce la existencia de un sujeto comunita-
rio que se contrapone con el sujeto individual.

La colonialidad del saber: la universidad como mecanismo que posi-
bilita la dominacion/subalternizacion o la liberacion/

transformacion social

Las universidades insertas en el modelo hegeménico han sido por excelen-
cia los principales campos de los que surge el conocimiento. Por ello puede
decirse que, al igual que los pueblos indigenas, han sido colonizadas, como

ISBN: 978-607-69976-5-9 49



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

también sus conocimientos, lo que ha generado una colonialidad del saber. De
acuerdo con Restrepo (2018):

Se encuentra constituida por un patrén de clasificacion y jerarquizacion
global de los conocimientos, donde unos aparecen como la encarnacion
del conocimiento auténtico y relevante, mientras que otros conocimien-
tos son expropiados, inferiorizados y silenciados, a tal punto que dejan de
ser conocimientos para aparecer como ignorancias, supersticiones (p. 11).

Tal clasificacion de saberes realizada desde la racionalidad cientifica, ade-
mas de ser excluyente, es impositiva y coercitiva, pues considera inferior a todo
conocimiento que no pueda ser comprobado cientificamente. Y, por supuesto,
quienes crean en ese conocimiento, también seran considerados inferiores. Es
por esto que los saberes de los pueblos indigenas son una especie de doxa, que
se realiza sin fundamentos cientificos, mientras que cualquier conocimiento
que provenga de la ciencia sera verdadero o una clase de episteme. En este
sentido, si las universidades han sido colonizadas, en su espacio educativo se
propicia el uso de conocimientos provenientes de la ciencia y se trata de inte-
riorizar en sus estudiantes la ideologia eurocéntrica del conocimiento, es decir,
la colonialidad del saber dominante.

Otro parametro que puede utilizarse para analizar la colonialidad de las
universidades es la geopolitica del conocimiento, que “es una perspectiva que
se pregunta por la situacionalidad del conocimiento, pero no sélo en su pro-
duccioén, sino también en su circulaciéon y en sus apropiaciones” (Restrepo,
2018, p.14).

De esta manera, podemos establecer que desde la geopolitica del conoci-
miento existe un Norte y un Sur, siendo el Norte el generador de episteme y el
Sur de la doxa: ésta es una de las condiciones a partir de las cuales se ha invisi-
bilizado cualquier epistemologia proveniente del Sur, mientras los conocimien-
tos generados en el Norte (conformado principalmente por Occidente y Esta-
dos Unidos) son aceptados como validos y universales, epistemologia etnocida
que envenena y manipula. Asi, el Sur pareciera conformarse de territorios de
soberania ficticia e irreal para el Norte. Esto no quiere decir que en el Norte no
existen o no existieron culturas indigenas originarias que poseian sus propios

50 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

conocimientos tradicionales, sino que el colonialismo fue mucho mas agresivo,
llegando al punto de exterminar a las tribus,® como ocurrié en Estados Unidos,
pais que, al momento de la gestacion del Estado nacién, albergaba alin a una
gran variedad de tribus y donde actualmente la poblacion originaria es minima.

Esta misma relacion entre Norte y Sur es descrita de manera mas asimétrica
por De Sousa Santos (2009), quien entiende la epistemologia del Sur como:

La blsqueda de conocimientos y de criterios de validez del conoci-
miento que otorguen visibilidad y credibilidad a las practicas cognitivas
de las clases, de los pueblos y de los grupos sociales que han sido his-
téricamente victimizados, explotados y oprimidos, por el colonialismo y
el capitalismo globales. El sur es, pues, usado aqui como metafora del
sufrimiento humano sistematicamente causado por el colonialismo y el
capitalismo. (p. 12)

Desde esta mirada, el Norte se convierte en un colonizador hegemoénico,
mientras el Sur pasa a los dominios del Norte, “ya no existe una relacion bi-
naria entre el norte-Estados Unidos y sur-América Latina. Hay un sur global y
un norte global, en términos foucaultianos podemos decir que los nortes y sures
operan en todos los niveles y formas reticulares” (Artefio et al., 2022, pp. 30-31).

Todo ello es importante al momento de conceptualizar las universidades, ya
que éstas pueden optar por el sistema epistémico a ser aplicado en su institu-
cion: aquel que sigue los principios del colonialismo predominante, basado en
la racionalidad cientifica, u otro que se sustente en las practicas culturales de
los pueblos indigenas y que no impone, sino que transforma. Elegir la segunda
opcion supone cargar con obstaculos desde el inicio, pues implica enfrentar a
un sistema hegemonico que ha dominado por siglos y al cual no le conviene per-
der su poderio, sin contar con el sesgo obstaculizador de la sociedad occidental.

A pesar de ello, la ecologia de saberes emerge como una alternativa que
posibilita que las universidades empiecen a descolonizarse. La ecologia de sa-
beres “se puede entender como acciones del encuentro mutuo y del dialogo
reciproco que sustenta la fertilizacion y la transformacion reciprocas entre sa-

3 Una de las formas de organizacion social de las culturas originarias en Estados Unidos.

ISBN: 978-607-69976-5-9 51



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

beres, culturas y practicas que luchan contra la opresion” (De Sousa Santos,
2019, p. 346).

Mediante la ecologia de saberes, la universidad puede establecer relaciones
mas horizontales en cuestion del modelo epistémico adoptado e introducir de
manera implicita practicas universitarias decoloniales que abran espacio a un
verdadero dialogo cultural que transformay no a un mondlogo que permanece
estatico. La ecologia de saberes es uno de los caminos para decolonizar la uni-
versidad, cuna y centro de gravitacion de los saberes, considerando que ésta se
constituye en un lugar privilegiado de la produccién de conocimientos. Por lo
mismo, la universidad deberia superar su histérico aislamiento de los proCesos
de lucha popular (Gandara, 2019).

Dado que la universidad no esta apartada de la sociedad y, por el contrario,
es una extension de la misma, la introduccién de la ecologia de saberes es un
procCeso necesario. Podemos percibir parte de esto en el disefio curricular de
algunas instituciones de educacion superior que tratan de lograr una trans-
formacion social por medio de la formacién de sus estudiantes, no sélo como
profesionistas, sino como seres humanos que dialogan a partir de la diversidad
cultural. La universidad no esta exenta de la realidad social en la que labora,
que alberga cientos de culturas invisibilizadas y subalternizadas por un modelo
dominante cada vez mas decadente para cubrir las necesidades de una socie-
dad demasiado heterogénea.

Asi como las universidades se resisten a incluir los conocimientos tradicio-
nales como otra forma de conocer el mundo que nos rodea, la misma resisten-
cia se presenta en la academia. Esto vuelve cuestionable la formacion docente
y su forma de relacionarse con estudiantes de distintas culturas, lo que Ileva
a cuestionar si la practica docente desde la academia es la que reproduce las
practicas colonizadoras, si se considera que hasta los propios sujetos son cons-
cientes de ello.

En México, una manera en que se han expresado los proCesos intercultura-
les en la educacion superior, son las universidades interculturales, las cuales
“fueron [y son] ... parte de las respuestas del gobierno mexicano ante las legiti-
mas demandas del movimiento indigena por acceder a una educacién superior

52 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

socioculturalmente relevante que desarrollara nuevas perspectivas profesiona-
les y cientificas, articulando los conocimientos indigenas con los occidentales”
(Avila y Avila, 2014, p. 39).

Esta propuesta pretende vincular la universidad con las necesidades de las
comunidades, permitiendo trabajar con saberes locales, valores y tradiciones
de los pueblos originarios y siendo en si misma una propuesta de educacion
superior alterna que no sélo promueve el desarrollo de los jovenes provenien-
tes de comunidades marginadas o indigenas, sino el desarrollo de la propia
comunidad (Mateos y Dietz, 2013).

Las Universidades Interculturales surgen en México en 2002. Siendo avala-
das por la sep, establecieron ciertos elementos bajo los cuales debian regirse.
Mateos y Dietz (2013), partiendo de Schmelkes (2003, 2008a); Casillas y cols.
(2006); y la cGeB (2009), mencionan los siguientes aspectos basicos que de-
ben regir las ui:

a) Su mision principal es formar profesionales e intelectuales comprometi-
dos con sus regiones.

b) Deben establecer como eje central la investigacion.

) La oferta educativa parte desde las necesidades y potencialidades de la
region, promoviendo un curriculo flexible.

d) Los alumnos no son seleccionados por criterios académicos, y
e) Deben establecer una relacion cercana con las comunidades o regiones.

Las ul también prometen una manera de impulsar la inclusién en todos los
sectores educativos. Sin embargo, por tratarse de una propuesta que parte del
Estado mexicano, entra en debate el propoésito de éstas para con las comuni-
dades indigenas. En este sentido, si bien pueden ser vistas como motores que
propician el desarrollo tanto de los jovenes como de las comunidades, también
existe la posibilidad de que:

ISBN: 978-607-69976-5-9 53



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Al insistir desde arriba en controlar y homogeneizar su curriculo se
reproduciran vicios similares a los que afectan al subsistema bilinglie
de la ensefianza basica: contenidos étnicos estandarizados, poca pro-
duccion de material adecuado para el ambito local, insuficiente capaci-
tacion de los docentes y una orientacion curricular muy limitada. (Bello
Dominguez, 2010, citado en Mateos y Dietz, 2013, p. 354)

Lo anterior nos muestra que los debates sobre la interculturalidad en Mé-
xico son mas amplios y van mas alla de solamente realizar una discusién con-
ceptual. De manera que todo aquello en lo que esté involucrada la dimensién
intercultural generara conmocién por todo lo que implica la palabra, tanto a
nivel social como educativo. S6lo durante su desarrollo se podra determinar el
verdadero fin o propésito del Estado, de las organizaciones gubernamentales,
las ies, la ui, de los propios actores educativos e incluso de la comunidad, pues
si bien existen experiencias en favor de la creacion de las ui, también existen
posturas contradictorias en torno a ellas.

Discusion y conclusiones

El eje intercultural ha adquirido mayor relevancia en los tltimos afos, debido
a que se le ha dado mayor visibilidad. Esto ha sido posible gracias a las grietas
causadas al sistema hegemoénico dominante y su imposibilidad de homogeneizar
la cultura. Asi, pues, han surgido diversos criticos de la cultura que pretenden
lograr una transformacion social. En México, esto puede verse expresado en de-
bates teoricos que se generan en torno a la interculturalidad y en la forma en que
propician la generacion de proyectos denominados interculturales.

En cuanto a la interculturalidad, existen distintas maneras de percibirla,
conforme a la concepcién que se tenga de ella desde los enfoques relacional,
funcional o critico. La mas trascendental para la propia interculturalidad es la
Gltima, pues alude a un proyecto que alin no se cumple y sélo es posible a par-
tir de los diversos grupos culturales histéricamente invisibilizados.

Sin embargo, los organismos de poder, como el gobierno, no son ajenos a
las practicas culturales. Ademas de que se encuentran dentro del territorio del
Estado-nacion, implementan diversas estrategias para integrar a los pueblos

54 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

indigenas a su proyecto de nacion, desarrollando proyectos de aculturaciéon o
simplemente dejandolos en el olvido. Es por ello que la interculturalidad se ha
limitado a disciplinas de conocimiento y al sector indigena en especifico.

Una de las propuestas que deberia fomentarse es la preparaciéon para una
ciudadania intercultural que propicie la horizontalidad, pues, de lo contrario,
s6lo se sesgara mas a las culturas, y posiblemente se produzca una apropiacion
cultural con tendencias al robo de elementos culturales. Es decir, se debe esta-
blecer una ciudadania que valore a las culturas no por sus elementos tangibles,
sino por sus elementos intangibles. En la actualidad pareciera que se busca
compartir la vestimenta, la comida, la misica y demas elementos para apro-
piarse de ellos, cuando se deberia buscar la horizontalidad de culturas y no la
apropiacion de las mismas.

En el dmbito educativo, las pedagogias decoloniales surgen de la misma re-
sistencia de los pueblos indigenas al modelo hegeménico, a través de practicas
educativas alternas al modelo, que buscan una manera diferente de hacer, pen-
sar y ser el acto educativo, partiendo de lo propio, es decir, de los elementos
culturales que dan origen y fundamento a los pueblos indigenas. Al retomar és-
tos su propia epistemologia, el acto educativo pasa a ser un espacio de dialogo
que transforma a los sujetos, y por tanto, a la sociedad, como ocurre en el caso
de la educacién zapatista brindada en los marez.

Las universidades, en tanto centros del conocimiento, tienen la posibilidad
de orientar sus procesos de formacion de una manera alterna a la proveniente
del modelo dominante; una estrategia para que puedan lograrlo es la ecologia
de saberes. Esto implicaria un nuevo disefio y la adaptacion curricular, para que
las universidades puedan ampliar sus horizontes y enfocarlos hacia una inter-
culturalidad critica, en la que no dominen los conocimientos del Norte global,
sino que abarque conocimientos del Sur y del Norte, bajo el reconocimiento
de que ninguno es inferior, sélo son conocimientos diversos. En México, ello
dio origen a las universidades interculturales, cuyo proposito actualmente se
encuentra en debate.

La cultura se piensa, se vive, se es; todos los seres humanos del planeta
poseemos una cultura. Bajo esta concepcién, ninguna cultura es completa, de

ISBN: 978-607-69976-5-9 55



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

mayor importancia, relevancia o superior, s6lo son diversas culturas, por lo que
pretender ser culturalmente superiores no es mas que cerrarse a la posibilidad
de conocer nuevos mundos.

Desde su racionalidad cientifica, el modelo occidental hegeménico es su-
mamente hermético con las demas culturas, especialmente la de los pueblos
indigenas. Sin embargo, y a pesar de ello, no ha tenido la capacidad de dominar
todo (poder, conocimiento y ser) y a todos. Reflejo de ello es la extraordinaria
resistencia de los pueblos indigenas, que han soportado la agresividad del mo-
delo occidental en lo mas profundo de su ser, a pesar de lo cual su esperanza
sigue latiendo el suefio de la libertad.

Si bien el modelo occidental es objeto de la mayoria de las criticas, la uni-
versidad ha contribuido a ello, pues es responsable del epistemicidio de las
culturas, su propia colonialidad le ha impedido ver nuevos y diversos horizon-
tes. No obstante, en la actualidad tiene la posibilidad de remediar ese error,
abriéndose a la posibilidad de propiciar la transformacioén social, que no se
limita a la tolerancia cultural. Para ello, debera cambiar la sutil concepcion de
interculturalidad de los actores educativos, permitiéndose comprender todo lo
que ésta involucra y no dejandola nicamente en el plano de relacionarse con
los demas.

Aunque México ha mostrado avances al plantear la interculturalidad como
debate, por la tension que ésta genera con el Estado, muchas de sus acciones
son respuestas a las demandas de los grupos indigenas, pero la mayoria ter-
minan siendo practicas de discriminacion positiva o simplemente se quedan
como marcos normativos que la mayoria de las veCes no se vuelven realidad. Se
necEesita un avance mayor, pues la interculturalidad critica es un proyecto que
alin no se concreta en el pais.

El actual plan de estudios para educacion basica pretende que la intercul-
turalidad critica sea una realidad alcanzable. No obstante, la interculturalidad
planteada esta muy lejos de ser critica. Aunque su fundamentacién postula
planteamientos relacionados con la transformacion social, pareciera que en el
discurso politico de lo que actualmente se ha denominado Cuarta Transforma-
cion se confunde. La transformacion que se concibe desde la interculturalidad

56 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

critica no es una ideologia politica que surge de las estructuras de poder politi-
co, sino una transformacion social surgida desde las comunidades, que beneficia
a todos sus integrantes y no esta al servicio de intereses particulares.

Antes de concluir me gustaria destacar que el presente capitulo sélo pre-
senta una revision teorica del concepto de interculturalidad en México, es-
pecialmente en la universidad. Para futuras investigaciones, seria interesante
destacar la metodologia que las universidades han implementado para su acer-
camiento a la interculturalidad o, primero, saber si existe un acercamiento.
Ademas, dado el corto tiempo de implementacion del nuevo modelo educativo
en el nivel basico en México, sera importante analizar las percepciones de los
docentes respecto del eje articulador interculturalidad critica, pues si éste no
se concreta, podria dar lugar a una manipulacién conceptual por parte del Es-
tado mexicano.

Finalmente, concluyo con la necesidad de cambiar la realidad dominante,
para lo cual el marco normativo es insuficiente. Este no es un trabajo que deba
ser realizado so6lo por el Estado o quienes estan al mando de instituciones gu-
bernamentales, es un trabajo social, que nos involucra a todos como miembros
de una comunidad, de una misma matriz civilizatoria. No sélo es estudiar una
cultura, es tener la mente abierta al nuevo conocimiento y transformar nuestra
manera de actuar y la forma en que convivimos en nuestra cotidianidad. Se
debe sentir, vivir y actuar desde la cultura para poder entender las matrices
epistemolégicas que le dieron origen, y s6lo a partir de ello se podra ampliar la
mirada de la interculturalidad y comprender que es un proyecto justo y nece-
sario, que expresa el sentir de los sectores oprimidos.

ISBN: 978-607-69976-5-9 57



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Referencias

» Arroyo, A. (2016). Pedagogias decoloniales y la interculturalidad: perspecti-
vas situadas. En: M. Di Caudo, D. Llanos y M. Ospina, Interculturalidad y educa-
cion desde el sur. Contextos, experiencias y voCes (pp. 47-66). Universidad Poli-
técnica Salesiana. https://bit.ly/3TyTxNm

» Artefio, R, Pérez, L., Leon, C, e lllicachi, ). (2022). Educacién superior: en-
cuentro y desencuentro epistémico intercultural. Universidad Nacional de Chim-
borazo. https://bit.ly/49iqHqgs

» Avila, A, y Avila, L. (2014). El asalto a la interculturalidad: las universidades
interculturales de México. Argumentos, 27(76), 37-54. https://bit.ly/3PKkFYt

» Bensasson, L. (2013). Educaciéon intercultural en México ¢Por qué y para
quién? En B. Baronnet y M. Tapia, Educacion e interculturalidad. Politica y politi-
cas (pp. 49-68). crim-unam. https://bit.ly/4axmDDu

» Bermldez, F, Cuevas, J., y Herndndez, A. (2015). Experiencias educativas
dentro del sistema educativo oficial mexicano. ;Es posible ser alternativo des-
de la institucion oficial? En P. Medina, Pedagogias insumisas. Movimientos poli-
tico-pedagdgicos en memorias colectivas de educaciones otras en América Latina
(pp. 363-379). Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica/juan
Pablos.

» Bertely, M. (2013). Debates conceptuales sobre educaciéon multicultural e
intercultural. En M. Bertely, G. Dietz y M. Diaz, Multiculturalismo y Educacién
2002-2011 (pp. 41-63). comie. https://bit.ly/4awXDwV

» Congreso del Estado Libre y Soberano de Oaxaca. (2018). Ley de Educacion
para el Estado Libre y Soberano de Oaxaca. Decreto No. 1937. https://bit.ly/3x-
hMnFH

» Dietz, G, y Mateos, S. (2013). Interculturalidad y Educacién Intercultural en
México. Un andlisis de los discursos nacionales e internacionales en su impacto en
los modelos educativos mexicanos. sep. https://bit.ly/4awURI1

» Esteva, G. (2011). Mas alla de la educacion. En L. Meyer y B. Maldonado,
Comunalidad, educacién y resistencia indigena en la era global. Un didlogo entre
Noam Chomsky y mas de 20 lideres indigenas e intelectuales del continente ame-

58 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

ricano (pp. 159-174). cseiio.

» Ethnologue (2022). How many languages are there in the world? https://
www.ethnologue.com/insights/how-many-languages/

» Gandara, M. (2019). Los derechos humanos en el siglo xxi. Una mirada desde
el pensamiento critico. Clacso. https://bit.ly/3xkeb]!

» Lopez, L. (2006.). Desde arriba y desde abajo. Visiones contrapuestas de la
educacion intercultural bilingiie en América Latina. En C. Gros y Marie-Claude
Strigler. Etre indien dans les Amériques: spoliations et résistance (pp. 235-250).
Institut des Amériques,.

» Lourenco-Simodes, C., Aradjo Sa, M. H., y Matesanz del Barrio, M. (2024). En-
focando la interculturalidad: revisién de literatura sobre proyectos y estudios
de educacién en lenguas realizados en contextos de frontera. Revista de Inves-
tigacién Educativa, 42(2). DOI: https://doi.org/10.6018/rie.565531

» Mateos, L., y Dietz, G. (2013). Universidades interculturales en México. En M.
Bertely, C. Dietz y M. Diaz, Multiculturalismo y Educacion 2002-2011 (pp. 349-
371). comie. https://bit.ly/4awXDwV

» Medina, P, y Baronnet, B. (2013). Movimientos decoloniales en América La-
tina: un balance necesario desde las pedagogias interculturales emergentes en
México. Autonomia, territorio y educacion propia. En M. Bertely, C. Dietz y M.
Diaz, Multiculturalismo y Educacion 2002-2011 (pp. 415-443). comie. https://bit.

ly/4awXDwV

» Medina, P. (2013). Palabras que hacen politica: “interculturalidad”. Contornos
epistémicos sobre identidad, diferencia y alteridad. En B. Baronnet y M. Tapia,
Educacion e interculturalidad. Politica y politicas (pp.151-176). crim-unam. 51.pdf

» Restrepo, E. (2018). Descolonizar la universidad. En ). Barbosa y L. Pereira,
Investigacion cualitativa emergente: reflexiones y casos (pp. 11-26). cecar. https:/

bit.ly/3xnCOQY

» Secretaria de Educacion Plblica (2022). Plan de Estudio para la educacion
preescolar, primaria y secundaria. sep. https://bit.ly/3VCrO0U

ISBN: 978-607-69976-5-9 59



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

» Silva, C. (2019). La escuela zapatista: educar para autonomia y la emancipa-
cion. Alteridad, 14(1), 109-121. La escuela zapatista: educar para autonomia y la
emancipacién | Alteridad

» Sousa Santos, B. de (2009). Una epistemologia del Sur: la reinvencién del
conocimiento y emancipacion social. Siglo XX| editores.

» Sousa Santos, B. de (2019). El fin del imperio cognitivo: la afirmacién de las
epistemologias del Sur. Trotta.

» Tapia, M. (2013). La construccion social del camino a la escuela y la autono-
mia de las nifias indigenas. En B. Baronnet y M. Tapia, Educacién e intercultura-
lidad. Politica y politicas (pp. 69-104). crim-unam. http://www.libros.unam.mx/

digital/v7/51.pdf

» Tubino, F. (2002). Entre el multiculturalismo y la interculturalidad: mas alla
de la discriminacién positiva. Derecho y sociedad 23(19), 299-311 https://bit.

ly/49n31ku

» Valtierra Zamudio, J., y Gaytan Alcalg, F. (2020). Interculturalidad e incultu-
racion de la teologia en México y Guatemala. Perseitas, 8, 398-422. https://doi.
org/10.21501/23461780.3687

» Vasquez, A, y Maldonado, C. (2023). Avances y desafios de la educacién co-
munitaria oaxaquefia como estadio (apropiado) de la educacion intercultural.
En L. Broca, D. Castro y M. Moreno, Prdcticas docentes desde contextos rurales e
interculturales desafiantes (pp. 239-263). Universidad La Salle Oaxaca.

» Walsh, C. (2010). Interculturalidad critica y educacion intercultural. En J.
Viafia, L. Tapia y C. Walsh. Construyendo Interculturalidad Critica (pp. 75-96).
[1l-cab.

» Walsh, C. (2013). Pedagogias decoloniales: Prdacticas insurgentes de resistir,
(re)existir y (re)vivir. Abya-Yala. https://bit.ly/4ahuB3U

60 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Derechos de Autor © 2025 por Angel Vasquez Rodriguez

Este texto esta protegido por una licencia Creative Commons 4.0. Usted es libre
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — vy
Adaptar el documento —remezclar, transformary crear a partir del material— para cual-
quier propésito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condicion de:
Atribucién: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o
lo recibe por el uso que hace de la obra.




