
Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

18  ISBN: 978-607-69976-5-9

Pensar La Interculturalidad: 
Debates teóricos desde el 

diálogo intercultural



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

19 ISBN: 978-607-69976-5-9

Filosofía intercultural, Mundos de Vida y Pueblos de la Tierra: 
re-aprendiendo a dialogar con mundos diversos

Dr. Ricardo Salas Astrain1

https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c137 

Introducción 

El presente trabajo revisa y destaca el valor cognoscitivo y de praxis de los 
diálogos interculturales que contribuyen a abrir miradas disímiles para pensar 
la convivencia humana y consideran, de un modo propositivo, una respuesta 
esperanzada a los graves conflictos que afectan a los pueblos y abonan a la 
emergencia de un mundo plural y justo. Se trata de pensar y sopesar los vín-
culos asimétricos entre mundos en una escala que abarca al conjunto de la 
humanidad y diagnostica un hecho mayor, relativo al estrechamiento del mun-
do producto de una época tecnocientífica en la que el predominio del mundo 
financiero global se cierne sobre y se ensaña con los otros mundos humanos, 
fragilizándolos y reduciéndolos. A partir del predominio del imaginario del 
“One World”, se revisará la necesidad de apertura a múltiples mundos desde 
los que podamos cuestionar ese mundo hegemónico de poderes fácticos que 
no reconocen la centralidad de la vida humana ni el valor de la vida planetaria. 
La filosofía intercultural intenta ensanchar esa reducción del mundo e intenta 
mostrar que, tras la cosificación de los seres humanos sin valor, subyace una 
ideología universalista que enmascara y valida tal “orden de cosas”, legitiman-
do el poder de los más fuertes, al tiempo que no reconoce los mundos de vida 
de las mayorías y, en especial, de los más vulnerables y débiles. Por tanto, cues-
tiona la prevalencia de un mundo dominante que se impone por sobre los otros 
mundos diversos y genera la resistencia de los pueblos.

En este trabajo recogemos algunas reflexiones ya destacadas en ponencias y 
artículos anteriores que, de alguna manera, nos permiten sistematizar y propo-
ner algunos corolarios de investigaciones académicas sobre el estrechamiento 
de mundos en que vivimos en un mundo global y que ya hemos discutido en 
la red de estudios interculturales en oducal y en la Escuela Internacional de 

1 Doctor en Filosofía, Universidad Católica de Temuco-Chile, director del doctorado en Estudios Interculturales: 
rsalas@uct.cl. https://orcid.org/0000-0003-4765-1567 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

20  ISBN: 978-607-69976-5-9

Filosofía Intercultural. Con el propósito de enmarcar la discusión en torno a 
estos mundos latinoamericanos de vida, nos referiremos a los eventos que, 
desde 2015, en Chiclayo, y luego en Temuco, Medellín y Quito, nos han hecho 
revisitar los procesos diversos, específicos de los territorios, a fin de reaprender 
a asumir los compromisos ético-políticos que las universidades tienen para 
contribuir a generar una mirada justa sobre los mundos plurales de América 
Latina y el Caribe. En el trabajo interuniversitario realizado durante esta déca-
da, las redes reflexivas y amicales han tematizado críticamente las múltiples 
realidades culturales y mundos de vida en que vivimos en América Latina, que 
abren nuevas interrogantes que desafían a la filosofía intercultural/decolonial. 
En dichos encuentros académicos se coincide con otros colegas procedentes 
de distintos puntos espacio-temporales de América Latina en la reducción del 
mundo que experimentamos en esta época globalista. Este encuentro, que tuvo 
como lugar de reflexión el emblemático territorio multicultural de Oaxaca, lu-
gar de encuentro de decenas de mundos indígenas, permite proponer una nue-
va lectura interpretativa de la pluriformidad de los mundos.

El lema central de “reaprender del mundo y su diversidad” es actual, por-
que la situación presente de los pueblos de la tierra en medio del huracán 
global que afecta hoy a la mayoría de los países plantea muchos problemas e 
interrogantes sobre la superación de un proceso colonial y neocolonial que se 
mantiene vigente. La temporalidad larga es clave para un pensar contextuali-
zado intercultural, pues hace posible responder a las graves tensiones y con-
tradicciones de la vida histórico-social de los países periféricos y el sostenido 
aumento de los conflictos en territorios indígenas. Esta tesis, propia de una 
hermenéutica histórica, permite ocuparse de tópicos específicos de la espi-
nosa relación con los poderes hegemónicos y el modo en que mantienen su 
hegemonía estructural sobre las diversidades subalternas en un mundo global, 
en las que siguen definiendo como rasgo social predominante de sus procesos 
sociales, políticos y económicos la dependencia política y la subordinación cul-
tural. La mayor parte de los mundos populares de vida son ignorados por los 
centros de poder del Primer Mundo, donde surge como fenómeno principal la 
recolonización de la pluralidad de mundos por una civilización tecnocientífica. 
Este desordenado mundo global se presenta a lo largo del planeta con rasgos 
profundamente inequitativos y asimétricos, mostrando inequidad, pobreza 
y sufrimientos para las mayorías. Por lo que da lugar a una conflictividad 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

21 ISBN: 978-607-69976-5-9

estructural global que afecta al conjunto de los pueblos, comunidades y ex-
tensos grupos humanos. 

Desde nuestra trayectoria filosófica se podría indicar algo que ya ha afir-
mado la fenomenología contemporánea; ésta ha puesto en un lugar principal 
la cuestión del mundo de la vida, pero lo que dicho análisis muestra es que no 
existe un solo mundo humano, sino que siempre nos encontramos con mundos 
humanos en plural. Dicho de otro modo, el encuentro con la mundanal diversidad 
refiere a las múltiples historicidades de las experiencias humanas. Para entender 
estos encuentros y desencuentros —no exentos de tensión—, es necesario lle-
var adelante un diálogo entre tradiciones, legados y memorias. La perspectiva 
intercultural aparece cuando mostramos las fronteras entre esas experiencias, 
sin que una se sobreponga a las otras; en ellas aparecen, siempre en tensión, las 
historias y las memorias existentes en los territorios interétnicos. En los mundos 
de vida de las mayorías priman los procesos de la dominación colonial y las 
brutales consecuencias del racismo y la discriminación que siguen pesando 
hasta el día de hoy sobre los pueblos de la tierra. 

En este sentido, cabe indicar que en muchos países los estudios intercul-
turales tienen limitaciones en el sentido de reducir la conflictividad de esos 
mundos a una perspectiva multicultural de la diversidad. Por otra parte, a ve-
ces las instituciones académicas presionan a sus programas para reducir la 
complejidad de los procesos docentes, investigativos y de vinculación con los 
plurales mundos existentes, por lo que siguen estudiándolos desde una mirada 
neopositivista, para la cual es indispensable que predomine lo objetivo, lo neu-
tral y lo autónomo. Esta mirada academicista prefiere obviar los temas más 
sociopolíticos, porque se impone la idea de que las ciencias deben mantenerse 
al margen de las contiendas y fricciones que tienen lugar en esos mundos. La 
perspectiva de que la academia requiere estudios objetivos y neutrales es algo 
cuestionado seriamente, pues sabemos que las ciencias están profundamente 
enraizadas en la estructura del poder. 

La expresión hegemónica del mundo actual aparece tensionada por unos 
aparatos científico-tecnológicos que se imponen a través de la ampliación de 
las plataformas y de la digitalización de los datos, del aumento de redes so-
ciales en todos los ámbitos que puedan conectar y difundir millones de datos. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

22  ISBN: 978-607-69976-5-9

Por medio de la unilateralidad de los medios masivos de comunicación, estas 
nuevas tecnologías nos proponen la mirada de la Inteligencia Artificial y las no-
ticias de ese nuevo mundo virtual, definidas desde un prisma ideológico en el 
que la interpretación general sólo ayuda a difundir una interpretación sesgada 
del mundo global. Más aún, la tecnologización predominante del mundo de las 
mayorías conectadas aparece como un guion basado en una mirada hegemó-
nica de los mass media que interesa a la civilización del capital y muchas veces 
está destinada a generar un mundo virtual lleno de promesas que no responde 
a las dinámicas de los mundos de vida cotidiana. 

En este sentido, en los medios de comunicación, el mundo contemporáneo 
de las mayorías aparece casi siempre definido por un manto gris, pleno de 
aspectos negativos, en un espacio de deterioro progresivo de sus necesidades 
básicas. Esto es, en parte, cierto, ya que hoy nos encontramos con enormes 
y conflictivos procesos económicos, políticos y culturales que casi nunca son 
positivos y el mundo mediático define nuestra mirada señalando aspectos muy 
nocivos sobre las guerras, la amenaza nuclear y la crisis ambiental ocasiona-
da por el grave cambio climático. Empero, las vidas de los seres humanos y 
de las comunidades que éstos conforman no sólo se definen por esta mirada 
negativista. Los mundos de la vida cotidiana nos muestran siempre muchas 
más tensiones entre valores de vida, de cuidados y esperanzas como expresio-
nes propias de humanidad. Aun en los lugares donde predomina el sinsentido, 
existen semillas y brotes de sentido de la vida humana. En síntesis, aunque 
el mundo contemporáneo se presenta como más centrado en el poder de la 
muerte que en el valor de la vida, la vida brota y se proyecta para perdurar. Si 
este mundo no tuviera ese sentido permanente de las luchas y las resistencias, 
carecería ya de un sentido humano. El prisma intercultural nos trae un modo 
de entender que los mundos no se definen únicamente por la ampliación de 
un modo nihilista de comprender el mundo predominante, sino que en los 
mundos cotidianos de vida lo que se halla es el encuentro y la convivencia de 
los seres humanos. 

La oposición creciente entre el mundo de conexiones virtuales de una mino-
ría y el mundo efectivo de las mayorías desconectadas es probablemente otra 
de las características violentas de la contemporaneidad actual, siendo funda-
mental para repensar las brechas entre los mundos que necesitarían ser objeto 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

23 ISBN: 978-607-69976-5-9

de una revisión intercultural crítica y que cabría revisitar, junto a otros tópicos 
que caracterizan a las sociedades latinoamericanas actuales. Este marco, en el 
que se enfrentan los múltiples mundos cotidianos y la predominancia de un 
mundo tecnológico, es el de la realidad intercultural del mundo actual y de la 
apertura a otros mundos que interesa a este Congreso. Sobre las relaciones en-
tre las memorias de esos mundos y las soterradas formas de violencia permite 
precisar hechos y situaciones límite que son parte del mundo contemporáneo 
y siguen teniendo múltiples consecuencias dramáticas para definir el sentido 
y el significado de los mundos actuales, no sólo en la historia intelectual y 
filosófica de Occidente, sino en el sentido de los mundos cotidianos en que 
viven las mayorías, definidas por la explotación, la subordinación y la violencia 
simbólica y/o real. 

En lo que sigue a estas iniciales reflexiones, consideraremos sucintamente 
cada uno de los ejes problemáticos esbozados en el título: la filosofía intercul-
tural, los mundos de vida y los Pueblos de la Tierra. Concluiremos señalando 
algunos aspectos de la controversia en torno a una filosofía intercultural de la 
historia y en especial de las memorias públicas en disputa.

La propuesta de filosofía intercultural en las discusiones 
contemporáneas

Para dar cuenta de los aspectos más significativos de la noción de filosofía 
intercultural y de los diversos diálogos filosóficos que los pensadores latinoa-
mericanos hemos tenido sobre la diversidad de mundos, la contribución de 
Raúl Fornet-Betancourt es decisiva, ya que su obra ayuda a tematizar los rasgos 
principales de la situación contemporánea de los países. En este acápite los 
sintetizaremos en dos tópicos: por un lado, la emergencia del pensar intercul-
tural, y, por otro, el necesario recurso a la contextualización del pensar y del sa-
ber. Para decirlo de un modo acotado, lo sintetizaría en la siguiente expresión: 
la interculturalización como proceso vital. Uno de los puntos claves del planteo 
de Fornet-Betancourt es que no es preciso entender aquello que en general y 
a secas se denomina “la interculturalidad” como un concepto a definir, sino 
como una actitud existencial de la humanidad. Dicho así, en su planteo original 
lo intercultural no alude un concepto o categoría que es necesario definir, sino 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

24  ISBN: 978-607-69976-5-9

más bien a una dinámica propia de una nueva matriz de relaciones humanas; 
ésta refiere a una antropología en la que la actitud principal es que permite 
interactuar con otros que no son como uno y hace posible entenderlos desde 
sus propios contextos, posibilitando la recuperación de saberes y vivencias de 
las diversas comunidades humanas y sus proyecciones. Así, la actitud propia 
de lo intercultural nos permite unas relaciones intersubjetivas y el encuentro 
con los otros distintos y arraigados en sus respectivas situaciones y contextos.

Para resguardar esta comprensión intercultural del espacio sociocultural 
diverso, hemos señalado la relevancia del pensar de Raúl Fornet-Betancourt 
en un trabajo acerca del caso particular de Chile, aunque también puede en-
contrarse en otros países latinoamericanos (Büchel, 2023). En este sentido, es 
preciso dar un primer paso en el que no sólo es menester ejercitar la toleran-
cia, sino que se requiere una apertura no etnocéntrica a otras formas de ver, 
de valorar y de creer. Para hacer el camino en torno a estos diálogos siempre 
plurales en sociedades asimétricas, para lograr reconocimientos y heterorre-
conocimientos múltiples, es necesario asumir que no tenemos toda la verdad 
sobre lo que significan el diálogo, el encuentro y la convivencia. Por ello es in-
dispensable asumir críticamente el disenso, el desencuentro y las dificultades 
surgidos de relaciones socioculturales que se dan en estructuras históricas que 
cargan el peso de la discriminación, del racismo y la xenofobia que conforman 
efectivamente las sociedades. Por ejemplo, en muchas situaciones descritas 
por los grandes medios de comunicación en estos días, y que son por todos 
nosotros conocidas, se observa una mirada unilateral y prejuiciada de los “con-
flictos interculturales” en el modo como se elaboran los relatos predominantes 
sobre los pueblos indígenas, los migrantes y las clases populares (Salas, 2006). 
Esto resulta evidente en la forma pública en que se informa sobre situaciones 
violentas que suceden entre mayorías, frecuentemente plagada de estereoti-
pos y prejuicios de diversa índole; así acontece en las regiones interétnicas de 
América y en las sociedades en que las relaciones entre grupos y sujetos se han 
racializado. En muchas de estas situaciones, los estereotipos impiden recono-
cer las diferentes miradas y voces en juego.

El proyecto dirigido a construir una filosofía intercultural, al menos tal como 
aparece en la obra de Fornet-Betancourt, permite entender que un filosofar de 
este tipo no renuncia a la universalidad ni a la comunicación, sino que cabe 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

25 ISBN: 978-607-69976-5-9

entender el pensar intercultural en tanto “exigencia normativa que brota de 
la realidad misma de nuestra situación histórica y del reto de la convivencia 
solidaria en una humanidad diseñada por diferencias singulares e insustitui-
bles” (Fornet-Betancourt, 2006, p. 51). En uno de sus libros programáticos, La 
transformación intercultural de la filosofía, aparece fuertemente la temática de 
una filosofía que “se hace” bajo una forma universal y contextualizada, defi-
niendo una constitución dinámica de la subjetividad humana. Así, nos dice: “La 
cuestión de la intersubjetividad no es otra que la de tomar procesos reales de 
solidaridad, como lugar para rehacer la subjetividad humana y sus expresiones 
identitarias situacionales” (Fornet-Betancourt, 2001, p. 34). En otras palabras, 
Fornet-Betancourt busca abrir la filosofía a la “práctica de un universalismo 
concreto centrado en el valor de la hospitalidad y de la justicia” (Fornet-Betan-
court, 2003, p. 141).   

A partir de estas ideas, el autor critica la fuerte tendencia de la filosofía 
europea occidental a pretender dominar los contextos diversos o bien a in-
visibilizarlos: “Las  contextualidades son topologías de lo humano y por eso 
su recuperación es indispensable para rehacer el mapa antropológico de la 
humanidad en toda su diversidad” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 23); por ello 
aboga con fuerza por su desoccidentalización, para que lo esencial sea avan-
zar hacia una actividad política emancipadora, consecuente con los verdaderos 
sujetos reales: “reformulando la política como la praxis comunitaria de sujetos 
contextuales, la filosofía la asume como la dimensión en que su exigencia ética 
se hace mundo, es decir se concretiza en mundos justos que responden a las 
necesidades de vida digna de sus sujetos” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 58).

Recapitulando, la filosofía intercultural sería, entonces, una “toma de con-
ciencia de los límites y de la medida de lo que culturalmente podemos expre-
sar, el reconocimiento de la contextualidad es inseparable de la experiencia 
de que las diferencias son insustituibles” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 58). Es 
desde aquí que brota una visión renovada del diálogo de eticidades que lleva 
a proponer que la filosofía intercultural es aquella que colabora en el difícil 
arte de comprender los propios procesos discursivos que no pueden realizarse 
nunca de un modo claro sin el apoyo de los otros. El ideal moral de con-vivir 
con otros, en el respeto de las distintas maneras de vivir que aseguran una vida 
moral plural, exige este re-conocimiento de las reglas discursivas.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

26  ISBN: 978-607-69976-5-9

Esl esfuerzo teórico de Fornet-Betancourt, que hemos interpretado en Ética 
intercultural (2003), exige definir la dinamicidad de los procesos discursivos 
que forjan los reconocimientos recíprocos. Se trata, entonces, de un diálogo 
universal y contextual que asume las dificultades históricas de la convivencia 
humana cargadas de a-simetrías y de discriminación. Por ello, en el modelo 
del diálogo intercultural resulta preciso considerar la “razón discursiva”, en el 
sentido de la hermenéutica crítica antes referida, como un proceso de consti-
tución del sentido de una vida y de un conjunto de prácticas significativas para 
el propio mundo de vida, como también para el de otros.

Estas afirmaciones conducen al foco mismo de este trabajo en cuanto el 
comprender intercultural tiene que hacerse cargo de la problematicidad de las 
modalidades cognoscitivas de los mundos de los otros, precisamente porque 
esos mundos son parte de los sujetos históricos, en los que se unen la vida y 
el pensamiento; no es nunca un proceso que sea constituido ni reconstruido 
de una manera objetiva o neutral desde la posición de otro sujeto. Frente al 
otro no cabe, entonces, la reconstrucción teórica desde mi forma de pensar, 
sino la reserva teórica del que escucha el discurso de otra forma de pensar y ya 
vislumbra en esa escucha el comienzo de la trans-formación recíproca. Así, la 
tarea consistiría en emprender la reformulación de nuestros medios de conoci-
miento desde el pleito de las voces de la razón o de las culturas en el marco de 
la comunicación abierta, y por la reconstrucción de teorías monoculturalmente 
constituidas (Fornet-Betancourt, 2001, p. 42).

Empero, esta tesis no puede sostenerse de cualquier manera; supone varias 
mediaciones, ya que todo indica que es preciso distinguir entre la comprensión 
referida a un otro al interior del propio mundo de vida, el que comparte rasgos 
relevantes de la misma matriz discursiva cultural, y la comprensión que refiere a 
un otro que forma parte de una cultura totalmente diferente. En ambos casos, con 
diferencias notorias, por cierto, existe alguna obligatoriedad de aceptar una cierta 
tensión entre la unidad-diversidad de la modalidad intersubjetiva, que justamente 
puede resolverse si apelamos al concurso de una discursividad propiamente dialó-
gica. En este sentido, Fornet-Betancourt es consciente de las dificultades inheren-
tes a la comprensión del otro y de las vinculaciones con el predominio de la racio-
nalidad monocultural, que no es consciente de todas las mediaciones contextuales 
que existen en la comunicación comprensiva de los otros diferentes.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

27 ISBN: 978-607-69976-5-9

La filosofía, desde lo que nos recuerda en sus orígenes griegos, se hizo en la 
organización misma de la sociedad, es un pensamiento eminentemente ligado 
a la polis y a lo que nos entrelaza como zoon politikon. Es, asimismo, un pensar 
que se hizo sobre los bienes y el destino común de una colectividad. Por ello, 
es un quehacer que tiene un claro sentido social, político y ético que hemos ido 
perdiendo de algún modo. Empero, la filosofía intercultural no es nunca una 
especulación teórica que elabora un universo de relaciones conceptuales, sino 
que se propone una perspectiva singular para confrontarse a la acción humana 
y a las diversas praxis que tenemos que asumir como sujetos enraizados en una 
sociedad efectiva. De este modo, se requiere comprender las prácticas sociales 
no sólo en un sentido positivo, no sólo en el sentido de la armonía o estabilidad 
societal, sino entender los conflictos inherentes a la polis y a todas sus posibles 
desviaciones ideológicas. Para avanzar un segundo movimiento, señalemos lo 
que está contenido en los “mundos de vida”.   

Las aproximaciones a los mundos de la vida

La cuestión del mundo actual aparece como un tópico reiterado en las 
investigaciones de la fenomenología y la hermenéutica sobre la cuestión del 
“Lebenswelt”, acerca del que se han producido varios trabajos especializados 
desde la mitad del siglo pasado. Esta problemática, que hizo conocida la feno-
menología de E. Husserl, se puede considerar desde varias perspectivas (de la 
filosofía y/o de las ciencias sociales y de la educación). Aquí nos apoyaremos 
únicamente en una determinada figura predominante de la razón científica, 
que es la que ha prevalecido en las investigaciones científicas desde el siglo xix 
hasta nuestros días. Por ello, al concebir el mundo de la vida en tensión con la 
racionalidad cientificista es preciso considerar el necesario despliegue de una 
crítica de los sentidos epistémicos y ontológicos del mundo que priman en 
las comunidades científicas. El pensar intercultural contemporáneo, en el que 
trabaja una red internacional de académicos e investigadores a nivel planeta-
rio, destaca con fuerza el papel que ha tenido la reducción del conocimiento 
científico en la era moderna. Siguiendo la propuesta ya elaborada por Husserl 
(1991) acerca de la crisis de la ciencia europea, publicada póstumamente en 
Husserliana (1954), sigue siendo relevante profundizar un trabajo crítico sobre 
la epistemología decimonónica. Dicho de otra manera, la racionalidad inter-
cultural contribuye a resituar esa y otras concepciones históricas de la ciencia 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

28  ISBN: 978-607-69976-5-9

y cuestiona, además, cierta concepción de la ciencia que se ha transformado 
en hegemónica y se vincula hoy a un proyecto tecnológico predominante. Este 
ejercicio de comprensión histórica que seguimos llevando adelante está enrai-
zado en una filosofía fenomenológico-hermenéutica, pero ha sido revisado y 
completado por los renovados planteos teóricos que provienen desde un pen-
sar intercultural/decolonial.

En una serie de trabajos publicados sobre el mundo de la vida en los últimos 
50 años, autores europeos y latinoamericanos han demostrado la relevancia 
de estas indagaciones acerca del Lebenswelt para hacer una crítica de los su-
puestos de la ciencia racionalista y naturalista del siglo xix. Esta concepción 
del pensar europeo de inicios del siglo xx ayuda a comprender los principales 
logros y limitaciones de las expediciones científicas que han estudiado otros 
contextos histórico-culturales, que no se desprendieron de los sesgos del ra-
cionalismo y el empirismo europeos propios del siglo xix. Esto ha impedido 
avanzar una crítica contextual de la ciencia, pues no permite visualizar los 
otros saberes; en el caso latinoamericano es dramática la invisibilización del 
saber de pueblos originarios, afrodescendientes y de las comunidades popu-
lares. Dicho de otro modo, aquí nos interesa demostrar que la expansión del 
proyecto científico-tecnológico está en el punto de partida de la descalificación 
de los sofisticados mundos espirituales ancestrales por una civilización euro-
peísta, racista y racionalista, que impuso los conocimientos científicos en boga 
y que, junto con la imposición de credos teológicos foráneos, fue y es parte 
del desastre que vivieron y viven los actuales Pueblos de la Tierra en todo el 
territorio americano. Por lo que acontece en muchos territorios interétnicos se 
sabe que la ciencia positiva del siglo xix avasalló, dominó y destruyó los ecosis-
temas como condición para su pretendida civilización del “mundo salvaje”. Por 
ello es preciso recorrer otra vía y dejar caminos abiertos para los necesarios 
aprendizajes sobre las otras experiencias de vida, según lo definen las sugeren-
tes ideas de Fornet-Betancourt: “como el proceso mediante el cual se sustitu-
ye el ‘conocer/humano contextual’ que es conocimiento lento de inteligencia 
atenta a la vida y los diversos mundos en que se realiza como convivencia, por 
el ‘saber funcional de…’ por el saber rápido de las funciones, que es un saber 
técnico de información para ‘andar por el mundo’ global, sin la preocupación 
que acompaña la conciencia de que somos orgánicamente parte implicada en 
su destino” (Fornet-Bentancourt, 2017, p. 41).



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

29 ISBN: 978-607-69976-5-9

Al perder el contacto con las experiencias de los sujetos arraigados, la filo-
sofía europea y las ciencias particulares derivaron un conjunto de conocimien-
tos teóricos abstractos, propios de especialistas y expertos científicos que con-
sideraron a estos pueblos simplemente como “laboratorios antropológicos”. 
Este enfoque cognoscitivo naturalista legitimó una visión científica del mundo 
que termina considerando a la antropología y la etnología como los saberes 
especializados del mundo de los otros. Es preciso reconocer que a veces en 
éstas hay cierta conciencia de sus operaciones cognoscitivas, pero casi nunca 
presentan aquellas teorías en formas provisionales y, menos, cuestionadoras 
de los defectos de sus propios mundos. Empero, dichas teorías no van al fondo 
del cuestionamiento antropológico y cultural al que nos veríamos obligados 
si realizamos un genuino diálogo de saberes. Como lo refiere correctamente 
Fornet-Betancourt: “la gran limitación de la filosofía crítica europea es su ten-
dencia a universalizar sin más sus análisis”. En este sentido, el ejercicio poco 
crítico de la ciencia decimonónica puede hoy ser revisado a partir de los diálo-
gos entre saberes y de las nuevas prácticas socioculturales y filosóficas en aper-
tura a estos otros mundos espirituales, todo lo que supone una seria revisión 
antropológica de los quehaceres humanistas tal como son propuestos aún hoy 
por las instituciones académicas.   

El pueblo mapuche y los conflictos de la sociedad conosureña actual

En este penúltimo acápite señalaremos que muchos de estos conflictos de 
tierras o de áreas protegidas se relacionan con un proceso de apropiación y 
despojo de los territorios ancestrales. En el caso del Cono Sur, más allá de la 
reivindicación histórica de las tierras usurpadas en dos países vecinos, cuando 
tuvieron lugar los procesos denominados, de un modo eufemístico, “La pacifi-
cación de la Araucanía” en Chile y la “Campaña del desierto” en Argentina, se 
esconde una secular guerra de formas de conocer el mundo y de estilos de de-
sarrollo; de eso que se entendió como los modos de vida civilizada aceptables 
y de lo que Domingo Faustino Sarmiento hizo clásico el litigio entre el mundo 
de la civilización y el mundo de la barbarie. Esta guerra decimonónica, que 
legitimó la usurpación y la explotación de los territorios indígenas, tuvo conse-
cuencias dramáticas en el sur del continente, además de diezmar a los pueblos 
fueguinos, últimos habitantes de los confines de América.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

30  ISBN: 978-607-69976-5-9

El arduo ejercicio reflexivo sobre la cuestión intercultural permite indagar 
cómo se analizan hoy estos conflictos, en muchos casos sin la presencia de los 
actores primeramente involucrados. Si se considera como un ejemplo ilustra-
tivo lo que acontece en el Wallmapu, que refiere a las comunidades habitantes 
del Ngulumapu (territorio mapuche chileno) y el Puelmapu (lado argentino), 
el conflicto histórico nace ante el desconocimiento del mundo mapuche por 
ambos Estados, que se expresa en el modo de entender lo que sucede con las 
tierras indígenas. Dicho de otra manera, el conflicto interétnico que afecta a 
Argentina y a Chile alude a una colisión de mundos que no pueden dialogar. 
Desde hace ya varias décadas se ha posicionado una agenda política regional y 
nacional relativa a la cuestión del codesarrollo y, en especial, a los problemas 
ecológicos del planeta que no toma en cuenta la posición de los pueblos indí-
genas (De la Fuentes y Salas, 2021). En general, este singular proceso conflictivo 
ha sido desatendido por las autoridades argentinas y chilenas y, en particular, 
por las élites políticas y empresariales de la capital, que reaccionaron en forma 
defensiva para luego criminalizar las protestas indígenas; éstas sólo refieren 
unilateralmente los derechos de los proyectos empresariales, sin considerar 
los derechos económicos, políticos y culturales de los pueblos indígenas. En 
este proceso queda de manifiesto que los diferentes proyectos gubernamenta-
les de desarrollo siguen fracasando, porque las soluciones que provienen de los 
centros financieros descuidan los diferentes factores étnicos y contextuales, 
crítica que puede hacerse extensiva al resto del continente.

En un sentido sociopolítico, la situación que viven el Ngulumapu y el Puel-
mapu es parte del principal lugar de enunciación en que se ha ido instalando 
un prisma intercultural/decolonial de cara a los enormes conflictos territoria-
les que son parte de los espacios interétnicos, en los que imponen modelos 
económicos que no consideran las formas sustantivas de vida y las memorias 
comunitarias de los pueblos de la Tierra. Si se observa la dinámica de atro-
pellos permanentes que empujan a la movilización y la radicalización de los 
movimientos indígenas, se verá que la mayoría de los Estados y los gobiernos 
están mucho más preocupados por la inserción de sus economías en el marco 
del mundo de la economía global. Las economías provenientes de los mundos 
indígenas no son incorporadas en modelos de desarrollo propios de socieda-
des plurales y democráticas en las que pudieran coexistir formas económicas 
variadas, y en las que no debiera ser contradictorio que las formas modernas 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

31 ISBN: 978-607-69976-5-9

coexistan con los tradicionales modos de producir y consumir de poblacio-
nes y etnias. 

En el marco de los territorios americanos actuales, la disputa no es sólo 
económica; se trata de mundos en disputa y, por ello, las respuestas a sus 
demandas, además de ser históricas en relación con el despojo de las tierras 
comunitarias, son las barreras para seguir sus propios procesos económicos y 
políticos. Esto aparece con fuerza en los conflictos ambientales, porque tiende 
a destacar unilateralmente los derechos de explotación de los recursos natura-
les, sin respetar las formas culturales de pueblos que viven ahí desde tiempos 
inmemoriales ni reconocerles sus saberes comunitarios y sus prácticas cultura-
les ancestrales. Entender los problemas que acarrean las actividades extracti-
vistas económico-culturales de las empresas multinacionales desde un prisma 
intercultural, supone al mismo tiempo abordar el irrespeto generalizado de los 
derechos humanos y de las memorias comunitarias de los pueblos. En el marco 
actual, como en otros países, estos procesos se viven siempre en tensión, ya 
que se insertan en lentos reconocimientos institucionales que son resultado de 
un ambiguo proceso de democratización de sociedades que siguen incorporan-
do las políticas neoliberales. 

Las pautas tradicionales de los pueblos indígenas son frecuentemente ho-
lísticas e integrales y responden a una cosmovisión comunitaria de respeto 
por el vínculo sacro entre la vida humana y no humana; por ello, el modelo 
desarrollista aplicado en Chile y en Argentina, al igual que en otros territorios 
interétnicos, se basa en minimizar el sentido de los mundos indígenas y soslaya 
el estatuto político intercultural. Lo que en el discurso gubernamental se de-
nomina “paradigma desarrollista” es simplemente una práctica propia de una 
“interculturalidad funcional”. En general, en un contexto económico en el que 
prevalecen las políticas neoliberales no hay lugar para establecer alternativas a 
la economía predominante. Así, el desarrollo es considerado de un modo plano 
y es simple y llanamente una inserción en la economía global, considerada en 
términos cuantitativos y productivos. Lo que es claro es que, entendida de esta 
manera, no se traduce en beneficios ni en bienestar general para todos los ha-
bitantes indígenas del territorio y, por ello, no responde a las exigencias éticas 
y políticas del Buen Vivir, que es la propuesta que cabe reconocer económica-
mente a una interculturalidad que alcanza la vida práctica. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

32  ISBN: 978-607-69976-5-9

Por “buen vivir” cabe entender el vínculo que se establece entre todos los 
seres vivos en su íntima relación (Itrofill mongen). Este concepto es clave para 
dar cuenta del conjunto de derechos económicos, políticos y sociales centrales 
en la propuesta de los derechos económicos de los Pueblos de la Tierra y de los 
pueblos indígenas. La disputa radica en que las políticas estatales chilenas no 
reconocen debidamente el derecho consuetudinario (az mapu), ya que en sus 
propias pautas tradicionales las comunidades indígenas tienen una claridad 
cultural sobre cómo producir y cómo distribuir sus bienes y recursos con vistas 
a responder a sus necesidades humanas. Esta crítica intercultural al modelo de 
desarrollo refiere a una disputa entre visiones individualistas y comunitarias. 
El punto nodal de este debate es que el concepto de derecho individual del 
liberalismo y de la modernidad capitalista no responde a la dinámica de los 
pueblos originarios, pues éstos conciben estas prácticas económicas dentro de 
matrices con frecuencia de interconexión tensionada de modelos de desarro-
llo, cuando no bajo bases estrictamente religioso-simbólicas y comunitarias. 
En consecuencia, las estrategias económicas tradicionales generalmente son 
consideradas obstáculos para el logro del crecimiento productivo, lo que hace 
que no sean suficientemente reconocidas en las políticas del desarrollo instru-
mental que llevan adelante los Estados y sus principales instituciones. 

En las relaciones socioculturales y económicas entre la sociedad chilena y 
la sociedad mapuche ha predominado una asimetría estructural que hace pre-
valecer un mundo hegemónico sobre otro mundo que no se reconoce, que está 
invisibilizado. Aun cuando el movimiento social y político del pueblo mapuche 
reivindica permanentemente su identidad y sus rasgos culturales persistentes, 
desde el poder hegemónico del Estado se ha implementado una relación de 
subordinación y dependencia, al punto de llegar a su negación. Ello ha impli-
cado un desconocimiento profundo de la actual complejidad y heterogeneidad 
del pueblo mapuche, de su cultura, de su lengua, de su espiritualidad y de 
la lucha sostenida durante cinco siglos para defender sus formas de vida (az 
mogen). Así, por ejemplo, aunque desde hace tiempo se tiene el conocimiento 
suficiente para entender la espiritualidad mapuche, su organización política, la 
presencia vigente y efectiva de los ancestros en los territorios y en sus modos 
de producción, las alianzas entre los linajes, las relaciones complejas entre el 
ixofij mogen, las prácticas productivas y la vida económica de los lof, las políti-
cas estatales suelen reducirse a establecer relaciones sobre la base de una eco-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

33 ISBN: 978-607-69976-5-9

nomía meramente instrumental de tipo neoliberal, que descarta el entramado 
de modos de producción de la economía mapuche y su vinculación permanente 
con dimensiones espirituales, sociales y prácticas basadas en el saber ancestral 
(mapun kimün) y el buen vivir (Küme Mongen).

Estos elementos constituyen el basamento de una reflexión situada y exigen 
una primera interpretación en el campo de la filosofía política intercultural que 
está en el centro de las redes interculturales y se encuentra en las investigacio-
nes actuales. Esta larga reflexión que nos lleva de la filosofía intercultural a los 
mundos de la vida y los pueblos de la Tierra, nos lleva a concluir algunas ideas 
sobre la filosofía de la historia y las memorias públicas en disputa.   

 Conclusión sobre filosofía de la historia y memorias en disputa   

Este apartado final es un intento de síntesis que reitera lo que está tras 
la idea de repensar la cuestión del mundo dentro del conjunto de los nuevos 
problemas económicos, políticos y culturales que apremian a todos y todas los 
que vivimos en países y territorios atravesados por una recuperación, a veces 
muy lenta, de la democracia y de los derechos humanos y culturales de las 
minorías, en medio de múltiples contextos históricos en los que se despliegan 
día a día poderes despóticos globales de diferente tipo y en los que siguen 
abundando las violencias múltiples, las discriminaciones y los racismos. Por 
ello, la noción de mundo que se requiere discutir en clave intercultural debe 
cuestionar el mundo hegemónico y propiciar la apertura a los diversos mundos 
invisibilizados de los Pueblos de la Tierra. Por eso, plantearnos estas nuevas 
interrogantes y profundizar en ellas en un cierto nivel de la discusión teorética 
de los estudios interculturales, nos permite entender y responder, creativamente 
y con esperanza, a ese mundo hegemónico que se impone sin límites ni cuestio-
namientos, al tiempo que hace posible avanzar en las necesidades de la acción 
inmediata y urgente que requieren muchos de estos problemas a nivel concreto.

Las diferentes consideraciones del mundo contemporáneo están cada vez 
más atrapadas en un escenario global ligado a las relaciones económicas en-
tre las potencias económicas y militares y a los límites del modelo económico 
actual y la posibilidad de buscar la sustentabilidad planetaria. Estas temáticas 
están cada vez más presentes en la opinión pública y en las conferencias inter-



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

34  ISBN: 978-607-69976-5-9

nacionales sobre la economía y el medio ambiente, pero en lo grueso refieren 
a la delicada situación que afecta la sobrevivencia de los diversos mundos de 
los pueblos indígenas. Este diagnóstico del mundo actual y la mayor conciencia 
cada vez más presente en las percepciones y acciones de las nuevas generacio-
nes y de los organismos internacionales, nos permitirá de algún modo argu-
mentar que la época del calentamiento global y del cambio climático actual ya 
han iniciado un proceso de mayor conciencia socioambiental de la responsabi-
lidad que tenemos frente a la posibilidad de una eventual catástrofe irreversi-
ble. Esto, que viene siendo anunciado desde hace más de medio siglo y recién 
aparece en los grandes discursos políticos y en los medios de comunicación, 
exige cada vez más responsabilidades a los proyectos formativos, que ya no 
sólo tienen impactos locales sino también nacionales y multinacionales. 

Lo que se busca desarrollar aquí es un pensar crítico en redes cada vez 
más amplias, con los prismas propios de universidades enraizadas en sus con-
textos específicos, en los que éstas deberían ponerse al servicio de los mun-
dos de vida de las mayorías. Para un pensar intercultural/decolonial como el 
que proponemos, los estudios interculturales son parte de un pensamiento 
ético-político de la esperanza y la convivialidad, que son parte de una filosofía 
latinoamericana crítica y comprometida.

Las instituciones universitarias interesadas en las cuestiones intercultura-
les están llamadas a asumir estas exigencias y responsabilidades éticas y so-
ciopolíticas de un pensar intercultural del pasado y del presente, en el que se 
anudan, reflexiva y críticamente, unos mundos y unas temporalidades marca-
das por múltiples virulencias y contradicciones, pero en los que requerimos 
una mirada de futuro. La mirada intercultural crítica exige, entonces, una visión 
crítica del poder y que no se enmascare y descuide la superación de las múlti-
ples formas de violencia que nos rodean. Por ello indagamos en las dificultades, 
para pensar nuevas sendas que trasciendan las controversias de los mundos 
beligerantes y potenciar nuevas búsquedas en los espacios universitarios. Una 
búsqueda comprometida con las expectativas de las mayorías que resisten en 
sus mundos de vida.

Esta tesis refiere al modo de asumir los mundos de la vida de todos los 
Pueblos de la Tierra en un mundo plagado de artefactos tecnológicos pensados 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

35 ISBN: 978-607-69976-5-9

desde la lógica del sistema del capital. Se trata de que el problema intercultu-
ral de la filosofía no sólo se entiende desde las memorias ancestrales y de la 
memoria viva que se agita en ellas y se rearticula con el mundo de la virtuali-
dad. Aquí se demuestra una tesis filosófica acerca de la intersubjetividad y el 
reconocimiento en el marco de lo que venimos pensando contextualmente y 
nos une a la cadena de las generaciones a partir de un pensar filosófico crítico 
e intercultural. Para decirlo de una manera mucho más asertiva, la cuestión del 
vínculo con el mundo hegemónico mecanocapitalista es central para precisar 
la destrucción y resistencia de los mundos menospreciados y subalternizados 
por los procesos coloniales. Se trata de pensar en la vida y la muerte de millo-
nes de seres humanos, en su dignidad fracturada, en la facticidad de un rearme 
creciente a nivel global, en que la nueva maquinaria de guerra introduce el te-
mor sobre el futuro de la humanidad y afloran procesos que buscan amordazar 
el pensar y la crítica al interior de las universidades y al interior de la sociedad 
y de las mismas comunidades de vida. 	

En ese campo de estrechamiento del mundo, varios de los últimos trabajos 
de la filosofía política intercultural/decolonial se abocan al análisis del papel 
de las disciplinas científicas en la negación y la invisibilidad de esos mundos. 
Estas formas de epistemicidio están en la base de los graves problemas so-
ciales, políticos y ambientales existentes en los territorios interétnicos ameri-
canos y en las periferias de nuestras populosas ciudades. En estos contextos, 
la filosofía intercultural abona a la ampliación del mundo y contribuye a un 
paradigma dialógico de justicia entre mundos, que necesita responder teórica 
y prácticamente a una larga historia de asimetrías vividas por los mundos de 
vida en Nuestra América. América Latina y el Caribe son regiones marcadas por 
diversas experiencias de injusticia que finalmente dieron lugar a sociedades 
construidas por asimetrías de mundos, que fueron decisorias de los aconte-
ceres políticos pasados y presentes y esperamos que no lo sigan siendo. Ellas 
cuestionan contundentemente los intereses de la mera facticidad de los pode-
res imperiales, neocoloniales y hoy neoliberales que codician los recursos na-
turales y hasta el día de hoy se caracterizan por una situación geopolítica que 
desvaloriza a los seres humanos, como acontece en muchos países periféricos 
del orbe. 



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

36  ISBN: 978-607-69976-5-9

Referencias

	» Büchel, H. (2023). Caminos de la filosofía intercultural hoy. Wissenschafts-
verlag Mainz.

	» De la Fuente, J., y Salas, R. (Eds.) (2021). Introducción al ecomunitarismo y a 
la educación ambiental, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones.    

	» Fornet-Betancourt, R. (2001), Transformación intercultural de la filosofía.  
Bilbao, Desclée de Brouwer.

	» Fornet-Betancourt, R. (2006). La interculturalidad a prueba. Mainz. 

	» Fornet-Betancourt, R. (2003). Interculturalidad y filosofía en América Latina. 
Mainz.  

	» Salas, R. (2006). Ética, políticas del reconocimiento y culturas indígenas, en 
Estudios Interculturales, Hermenéutica y sujetos históricos (pp. 69-84). asafti.



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

37 ISBN: 978-607-69976-5-9

Derechos de Autor © 2025 por Ricardo Salas Astrain

Este texto está protegido por una licencia  Creative  Commons  4.0. Usted es libre 
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato — y 
Adaptar el documento —remezclar, transformar y crear a partir del material— para cual-
quier propósito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condición de: 
Atribución: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar 
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier 
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o 
lo recibe por el uso que hace de la obra.


