Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Pensar La Interculturalidad:
Debates teoricos desde el
dialogo intercultural

18 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Filosofia intercultural, Mundos de Vida y Pueblos de la Tierra:
re-aprendiendo a dialogar con mundos diversos

Dr. Ricardo Salas Astrain’
https://doi.org/10.56643/Editorial.LasalleOaxaca.26.c137

Introduccion

El presente trabajo revisa y destaca el valor cognoscitivo y de praxis de los
didlogos interculturales que contribuyen a abrir miradas disimiles para pensar
la convivencia humana y consideran, de un modo propositivo, una respuesta
esperanzada a los graves conflictos que afectan a los pueblos y abonan a la
emergencia de un mundo plural y justo. Se trata de pensar y sopesar los vin-
culos asimétricos entre mundos en una escala que abarca al conjunto de la
humanidad y diagnostica un hecho mayor, relativo al estrechamiento del mun-
do producto de una época tecnocientifica en la que el predominio del mundo
financiero global se cierne sobre y se ensafia con los otros mundos humanos,
fragilizandolos y reduciéndolos. A partir del predominio del imaginario del
“One World”, se revisara la necesidad de apertura a multiples mundos desde
los que podamos cuestionar ese mundo hegeménico de poderes facticos que
no reconocen la centralidad de la vida humana ni el valor de la vida planetaria.
La filosofia intercultural intenta ensanchar esa reduccion del mundo e intenta
mostrar que, tras la cosificacion de los seres humanos sin valor, subyace una
ideologia universalista que enmascara y valida tal “orden de cosas”, legitiman-
do el poder de los mas fuertes, al tiempo que no reconoce los mundos de vida
de las mayorias y, en especial, de los mas vulnerables y débiles. Por tanto, cues-
tiona la prevalencia de un mundo dominante que se impone por sobre los otros
mundos diversos y genera la resistencia de los pueblos.

En este trabajo recogemos algunas reflexiones ya destacadas en ponenciasy
articulos anteriores que, de alguna manera, nos permiten sistematizar y propo-
ner algunos corolarios de investigaciones académicas sobre el estrechamiento
de mundos en que vivimos en un mundo global y que ya hemos discutido en
la red de estudios interculturales en oducal y en la Escuela Internacional de

1 Doctor en Filosofia, Universidad Catélica de Temuco-Chile, director del doctorado en Estudios Interculturales:
rsalas@uct.cl. https://orcid.org/0000-0003-4765-1567

ISBN: 978-607-69976-5-9 19



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Filosofia Intercultural. Con el propésito de enmarcar la discusion en torno a
estos mundos latinoamericanos de vida, nos referiremos a los eventos que,
desde 2015, en Chiclayo, y luego en Temuco, Medellin y Quito, nos han hecho
revisitar los procesos diversos, especificos de los territorios, a fin de reaprender
a asumir los compromisos ético-politicos que las universidades tienen para
contribuir a generar una mirada justa sobre los mundos plurales de América
Latina y el Caribe. En el trabajo interuniversitario realizado durante esta déca-
da, las redes reflexivas y amicales han tematizado criticamente las mdltiples
realidades culturales y mundos de vida en que vivimos en América Latina, que
abren nuevas interrogantes que desafian a la filosofia intercultural/decolonial.
En dichos encuentros académicos se coincide con otros colegas procedentes
de distintos puntos espacio-temporales de América Latina en la reduccién del
mundo que experimentamos en esta época globalista. Este encuentro, que tuvo
como lugar de reflexion el emblematico territorio multicultural de Oaxaca, lu-
gar de encuentro de decenas de mundos indigenas, permite proponer una nue-
va lectura interpretativa de la pluriformidad de los mundos.

El lema central de “reaprender del mundo y su diversidad” es actual, por-
que la situacion presente de los pueblos de la tierra en medio del huracan
global que afecta hoy a la mayoria de los paises plantea muchos problemas e
interrogantes sobre la superacion de un proceso colonial y neocolonial que se
mantiene vigente. La temporalidad larga es clave para un pensar contextuali-
zado intercultural, pues hace posible responder a las graves tensiones y con-
tradicciones de la vida histérico-social de los paises periféricos y el sostenido
aumento de los conflictos en territorios indigenas. Esta tesis, propia de una
hermenéutica histérica, permite ocuparse de topicos especificos de la espi-
nosa relacion con los poderes hegemoénicos y el modo en que mantienen su
hegemonia estructural sobre las diversidades subalternas en un mundo global,
en las que siguen definiendo como rasgo social predominante de sus proCesos
sociales, politicos y econémicos la dependencia politica y la subordinacién cul-
tural. La mayor parte de los mundos populares de vida son ignorados por los
centros de poder del Primer Mundo, donde surge como fenémeno principal la
recolonizacion de la pluralidad de mundos por una civilizacién tecnocientifica.
Este desordenado mundo global se presenta a lo largo del planeta con rasgos
profundamente inequitativos y asimétricos, mostrando inequidad, pobreza
y sufrimientos para las mayorias. Por lo que da lugar a una conflictividad

20 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

estructural global que afecta al conjunto de los pueblos, comunidades y ex-
tensos grupos humanos.

Desde nuestra trayectoria filoséfica se podria indicar algo que ya ha afir-
mado la fenomenologia contemporanea; ésta ha puesto en un lugar principal
la cuestion del mundo de la vida, pero lo que dicho analisis muestra es que no
existe un solo mundo humano, sino que siempre nos encontramos con mundos
humanos en plural. Dicho de otro modo, el encuentro con la mundanal diversidad
refiere a las mdltiples historicidades de las experiencias humanas. Para entender
estos encuentros y desencuentros —no exentos de tension—, es necesario lle-
var adelante un dialogo entre tradiciones, legados y memorias. La perspectiva
intercultural aparece cuando mostramos las fronteras entre esas experiencias,
sin que una se sobreponga a las otras; en ellas aparecen, siempre en tension, las
historias y las memorias existentes en los territorios interétnicos. En los mundos
de vida de las mayorias priman los procesos de la dominacién colonial y las
brutales consecuencias del racismo y la discriminaciéon que siguen pesando
hasta el dia de hoy sobre los pueblos de la tierra.

En este sentido, cabe indicar que en muchos paises los estudios intercul-
turales tienen limitaciones en el sentido de reducir la conflictividad de esos
mundos a una perspectiva multicultural de la diversidad. Por otra parte, a ve-
CES las instituciones académicas presionan a sus programas para reducir la
complejidad de los procesos docentes, investigativos y de vinculacion con los
plurales mundos existentes, por lo que siguen estudiandolos desde una mirada
neopositivista, para la cual es indispensable que predomine lo objetivo, lo neu-
tral y lo auténomo. Esta mirada academicista prefiere obviar los temas mas
sociopoliticos, porque se impone la idea de que las ciencias deben mantenerse
al margen de las contiendas y fricciones que tienen lugar en esos mundos. La
perspectiva de que la academia requiere estudios objetivos y neutrales es algo
cuestionado seriamente, pues sabemos que las ciencias estan profundamente
enraizadas en la estructura del poder.

La expresion hegemonica del mundo actual aparece tensionada por unos
aparatos cientifico-tecnoldgicos que se imponen a través de la ampliaciéon de
las plataformas y de la digitalizacion de los datos, del aumento de redes so-
ciales en todos los ambitos que puedan conectar y difundir millones de datos.

ISBN: 978-607-69976-5-9 21



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Por medio de la unilateralidad de los medios masivos de comunicacion, estas
nuevas tecnologias nos proponen la mirada de la Inteligencia Artificial y las no-
ticias de ese nuevo mundo virtual, definidas desde un prisma ideolégico en el
que la interpretacion general sélo ayuda a difundir una interpretacion sesgada
del mundo global. Mas aln, la tecnologizacion predominante del mundo de las
mayorias conectadas aparece como un guion basado en una mirada hegemoé-
nica de los mass media que interesa a la civilizacién del capital y muchas veces
esta destinada a generar un mundo virtual Ileno de promesas que no responde
a las dinamicas de los mundos de vida cotidiana.

En este sentido, en los medios de comunicacién, el mundo contemporaneo
de las mayorias aparece casi siempre definido por un manto gris, pleno de
aspectos negativos, en un espacio de deterioro progresivo de sus necesidades
basicas. Esto es, en parte, cierto, ya que hoy nos encontramos con enormes
y conflictivos procesos econémicos, politicos y culturales que casi nunca son
positivos y el mundo mediatico define nuestra mirada sefialando aspectos muy
nocivos sobre las guerras, la amenaza nuclear y la crisis ambiental ocasiona-
da por el grave cambio climatico. Empero, las vidas de los seres humanos y
de las comunidades que éstos conforman no sélo se definen por esta mirada
negativista. Los mundos de la vida cotidiana nos muestran siempre muchas
mas tensiones entre valores de vida, de cuidados y esperanzas como expresio-
nes propias de humanidad. Aun en los lugares donde predomina el sinsentido,
existen semillas y brotes de sentido de la vida humana. En sintesis, aunque
el mundo contemporaneo se presenta como mas centrado en el poder de la
muerte que en el valor de la vida, la vida brota y se proyecta para perdurar. Si
este mundo no tuviera ese sentido permanente de las luchas y las resistencias,
careceria ya de un sentido humano. El prisma intercultural nos trae un modo
de entender que los mundos no se definen Gnicamente por la ampliacion de
un modo nihilista de comprender el mundo predominante, sino que en los
mundos cotidianos de vida lo que se halla es el encuentro y la convivencia de
los seres humanos.

La oposicién creciente entre el mundo de conexiones virtuales de una mino-
ria y el mundo efectivo de las mayorias desconectadas es probablemente otra
de las caracteristicas violentas de la contemporaneidad actual, siendo funda-
mental para repensar las brechas entre los mundos que necesitarian ser objeto

22 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

de una revision intercultural critica y que cabria revisitar, junto a otros tépicos
que caracterizan a las sociedades latinoamericanas actuales. Este marco, en el
que se enfrentan los multiples mundos cotidianos y la predominancia de un
mundo tecnologico, es el de la realidad intercultural del mundo actual y de la
apertura a otros mundos que interesa a este Congreso. Sobre las relaciones en-
tre las memorias de esos mundos y las soterradas formas de violencia permite
precisar hechos y situaciones limite que son parte del mundo contemporaneo
y siguen teniendo multiples consecuencias dramaticas para definir el sentido
y el significado de los mundos actuales, no sélo en la historia intelectual y
filosofica de Occidente, sino en el sentido de los mundos cotidianos en que
viven las mayorias, definidas por la explotacion, la subordinacién y la violencia
simbélica y/o real.

En lo que sigue a estas iniciales reflexiones, consideraremos sucintamente
cada uno de los ejes problematicos esbozados en el titulo: la filosofia intercul-
tural, los mundos de vida y los Pueblos de la Tierra. Concluiremos sefialando
algunos aspectos de la controversia en torno a una filosofia intercultural de la
historia y en especial de las memorias publicas en disputa.

La propuesta de filosofia intercultural en las discusiones
contemporaneas

Para dar cuenta de los aspectos mas significativos de la nocién de filosofia
intercultural y de los diversos dialogos filoséficos que los pensadores latinoa-
mericanos hemos tenido sobre la diversidad de mundos, la contribucion de
Radl Fornet-Betancourt es decisiva, ya que su obra ayuda a tematizar los rasgos
principales de la situacion contemporanea de los paises. En este acapite los
sintetizaremos en dos topicos: por un lado, la emergencia del pensar intercul-
tural, y, por otro, el necesario recurso a la contextualizacion del pensary del sa-
ber. Para decirlo de un modo acotado, lo sintetizaria en la siguiente expresion:
la interculturalizacion como proceso vital. Uno de los puntos claves del planteo
de Fornet-Betancourt es que no es preciso entender aquello que en general y
a secas se denomina “la interculturalidad” como un concepto a definir, sino
como una actitud existencial de la humanidad. Dicho asi, en su planteo original
lo intercultural no alude un concepto o categoria que es necesario definir, sino

ISBN: 978-607-69976-5-9 23



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

mas bien a una dinamica propia de una nueva matriz de relaciones humanas;
ésta refiere a una antropologia en la que la actitud principal es que permite
interactuar con otros que no son como uno y hace posible entenderlos desde
sus propios contextos, posibilitando la recuperacién de saberes y vivencias de
las diversas comunidades humanas y sus proyecciones. Asi, la actitud propia
de lo intercultural nos permite unas relaciones intersubjetivas y el encuentro
con los otros distintos y arraigados en sus respectivas situaciones y contextos.

Para resguardar esta comprension intercultural del espacio sociocultural
diverso, hemos sefialado la relevancia del pensar de Rall Fornet-Betancourt
en un trabajo acerca del caso particular de Chile, aunque también puede en-
contrarse en otros paises latinoamericanos (Biichel, 2023). En este sentido, es
preciso dar un primer paso en el que no s6lo es menester ejercitar la toleran-
cia, sino que se requiere una apertura no etnocéntrica a otras formas de ver,
de valorar y de creer. Para hacer el camino en torno a estos dialogos siempre
plurales en sociedades asimétricas, para lograr reconocimientos y heterorre-
conocimientos multiples, es necesario asumir que no tenemos toda la verdad
sobre lo que significan el dialogo, el encuentro y la convivencia. Por ello es in-
dispensable asumir criticamente el disenso, el desencuentro y las dificultades
surgidos de relaciones socioculturales que se dan en estructuras historicas que
cargan el peso de la discriminacion, del racismo y la xenofobia que conforman
efectivamente las sociedades. Por ejemplo, en muchas situaciones descritas
por los grandes medios de comunicacion en estos dias, y que son por todos
nosotros conocidas, se observa una mirada unilateral y prejuiciada de los “con-
flictos interculturales” en el modo como se elaboran los relatos predominantes
sobre los pueblos indigenas, los migrantes y las clases populares (Salas, 2006).
Esto resulta evidente en la forma pUblica en que se informa sobre situaciones
violentas que suceden entre mayorias, frecuentemente plagada de estereoti-
pos y prejuicios de diversa indole; asi acontece en las regiones interétnicas de
Américay en las sociedades en que las relaciones entre grupos y sujetos se han
racializado. En muchas de estas situaciones, los estereotipos impiden recono-
cer las diferentes miradas y voCEs en juego.

El proyecto dirigido a construir una filosofia intercultural, al menos tal como
aparece en la obra de Fornet-Betancourt, permite entender que un filosofar de
este tipo no renuncia a la universalidad ni a la comunicacion, sino que cabe

24 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

entender el pensar intercultural en tanto “exigencia normativa que brota de
la realidad misma de nuestra situacion historica y del reto de la convivencia
solidaria en una humanidad disefiada por diferencias singulares e insustitui-
bles” (Fornet-Betancourt, 2006, p. 51). En uno de sus libros programaticos, La
transformacion intercultural de la filosofia, aparece fuertemente la tematica de
una filosofia que “se hace” bajo una forma universal y contextualizada, defi-
niendo una constituciéon dinamica de la subjetividad humana. Asi, nos dice: “La
cuestion de la intersubjetividad no es otra que la de tomar procesos reales de
solidaridad, como lugar para rehacer la subjetividad humanay sus expresiones
identitarias situacionales” (Fornet-Betancourt, 2001, p. 34). En otras palabras,
Fornet-Betancourt busca abrir la filosofia a la “practica de un universalismo
concreto centrado en el valor de la hospitalidad y de la justicia” (Fornet-Betan-
court, 2003, p. 141).

A partir de estas ideas, el autor critica la fuerte tendencia de la filosofia
europea occidental a pretender dominar los contextos diversos o bien a in-
visibilizarlos: “Las contextualidades son topologias de lo humano y por eso
su recuperacion es indispensable para rehacer el mapa antropolégico de la
humanidad en toda su diversidad” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 23); por ello
aboga con fuerza por su desoccidentalizacion, para que lo esencial sea avan-
zar hacia una actividad politica emancipadora, consecuente con los verdaderos
sujetos reales: “reformulando la politica como la praxis comunitaria de sujetos
contextuales, la filosofia la asume como la dimensién en que su exigencia ética
se hace mundo, es decir se concretiza en mundos justos que responden a las
necesidades de vida digna de sus sujetos” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 58).

Recapitulando, la filosofia intercultural seria, entonces, una “toma de con-
ciencia de los limites y de la medida de lo que culturalmente podemos expre-
sar, el reconocimiento de la contextualidad es inseparable de la experiencia
de que las diferencias son insustituibles” (Fornet-Betancourt, 2003, p. 58). Es
desde aqui que brota una vision renovada del didlogo de eticidades que Ileva
a proponer que la filosofia intercultural es aquella que colabora en el dificil
arte de comprender los propios procesos discursivos que no pueden realizarse
nunca de un modo claro sin el apoyo de los otros. El ideal moral de con-vivir
con otros, en el respeto de las distintas maneras de vivir que aseguran una vida
moral plural, exige este re-conocimiento de las reglas discursivas.

ISBN: 978-607-69976-5-9 25



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Esl esfuerzo tedrico de Fornet-Betancourt, que hemos interpretado en Etica
intercultural (2003), exige definir la dinamicidad de los procesos discursivos
que forjan los reconocimientos reciprocos. Se trata, entoncks, de un dialogo
universal y contextual que asume las dificultades histéricas de la convivencia
humana cargadas de a-simetrias y de discriminacion. Por ello, en el modelo
del dialogo intercultural resulta preciso considerar la “razén discursiva”, en el
sentido de la hermenéutica critica antes referida, como un proceso de consti-
tucion del sentido de una vida y de un conjunto de practicas significativas para
el propio mundo de vida, como también para el de otros.

Estas afirmaciones conducen al foco mismo de este trabajo en cuanto el
comprender intercultural tiene que hacerse cargo de la problematicidad de las
modalidades cognoscitivas de los mundos de los otros, precisamente porque
esos mundos son parte de los sujetos histéricos, en los que se unen la vida y
el pensamiento; no es nunca un proCeso que sea constituido ni reconstruido
de una manera objetiva o neutral desde la posicion de otro sujeto. Frente al
otro no cabe, entonces, la reconstruccion tedrica desde mi forma de pensar,
sino la reserva tedrica del que escucha el discurso de otra forma de pensary ya
vislumbra en esa escucha el comienzo de la trans-formacion reciproca. Asi, la
tarea consistiria en emprender la reformulaciéon de nuestros medios de conoci-
miento desde el pleito de las voces de la razon o de las culturas en el marco de
la comunicacion abierta, y por la reconstruccion de teorias monoculturalmente
constituidas (Fornet-Betancourt, 2001, p. 42).

Empero, esta tesis no puede sostenerse de cualquier manera; supone varias
mediaciones, ya que todo indica que es preciso distinguir entre la comprension
referida a un otro al interior del propio mundo de vida, el que comparte rasgos
relevantes de la misma matriz discursiva cultural, y la comprensiéon que refiere a
un otro que forma parte de una cultura totalmente diferente. En ambos casos, con
diferencias notorias, por cierto, existe alguna obligatoriedad de aceptar una cierta
tension entre la unidad-diversidad de la modalidad intersubjetiva, que justamente
puede resolverse si apelamos al concurso de una discursividad propiamente dial6-
gica. En este sentido, Fornet-Betancourt es consciente de las dificultades inheren-
tes a la comprension del otro y de las vinculaciones con el predominio de la racio-
nalidad monocultural, que no es consciente de todas las mediaciones contextuales
que existen en la comunicacion comprensiva de los otros diferentes.

26 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

La filosofia, desde lo que nos recuerda en sus origenes griegos, se hizo en la
organizacion misma de la sociedad, es un pensamiento eminentemente ligado
a la polisy a lo que nos entrelaza como zoon politikon. Es, asimismo, un pensar
que se hizo sobre los bienes y el destino com(n de una colectividad. Por ello,
es un quehacer que tiene un claro sentido social, politico y ético que hemos ido
perdiendo de alglin modo. Empero, la filosofia intercultural no es nunca una
especulacion tedrica que elabora un universo de relaciones conceptuales, sino
que se propone una perspectiva singular para confrontarse a la accion humana
y a las diversas praxis que tenemos que asumir como sujetos enraizados en una
sociedad efectiva. De este modo, se requiere comprender las practicas sociales
no s6lo en un sentido positivo, no sélo en el sentido de la armonia o estabilidad
societal, sino entender los conflictos inherentes a la polis y a todas sus posibles
desviaciones ideoldgicas. Para avanzar un segundo movimiento, sefialemos lo
que esta contenido en los “mundos de vida”.

Las aproximaciones a los mundos de la vida

La cuestion del mundo actual aparece como un tépico reiterado en las
investigaciones de la fenomenologia y la hermenéutica sobre la cuestion del
“Lebenswelt”, acerca del que se han producido varios trabajos especializados
desde la mitad del siglo pasado. Esta problematica, que hizo conocida la feno-
menologia de E. Husserl, se puede considerar desde varias perspectivas (de la
filosofia y/o de las ciencias sociales y de la educacion). Aqui nos apoyaremos
Gnicamente en una determinada figura predominante de la razén cientifica,
que es la que ha prevalecido en las investigaciones cientificas desde el siglo xix
hasta nuestros dias. Por ello, al concebir el mundo de la vida en tension con la
racionalidad cientificista es preciso considerar el necesario despliegue de una
critica de los sentidos epistémicos y ontoldgicos del mundo que priman en
las comunidades cientificas. El pensar intercultural contemporaneo, en el que
trabaja una red internacional de académicos e investigadores a nivel planeta-
rio, destaca con fuerza el papel que ha tenido la reduccion del conocimiento
cientifico en la era moderna. Siguiendo la propuesta ya elaborada por Husserl
(1991) acerca de la crisis de la ciencia europea, publicada péstumamente en
Husserliana (1954), sigue siendo relevante profundizar un trabajo critico sobre
la epistemologia decimonoénica. Dicho de otra manera, la racionalidad inter-
cultural contribuye a resituar esa y otras concepciones histéricas de la ciencia

ISBN: 978-607-69976-5-9 27



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

y cuestiona, ademas, cierta concepcién de la ciencia que se ha transformado
en hegemonica y se vincula hoy a un proyecto tecnolégico predominante. Este
ejercicio de comprension histérica que seguimos llevando adelante esta enrai-
zado en una filosofia fenomenoldgico-hermenéutica, pero ha sido revisado y
completado por los renovados planteos teéricos que provienen desde un pen-
sar intercultural/decolonial.

En una serie de trabajos publicados sobre el mundo de la vida en los Gltimos
50 afos, autores europeos y latinoamericanos han demostrado la relevancia
de estas indagaciones acerca del Lebenswelt para hacer una critica de los su-
puestos de la ciencia racionalista y naturalista del siglo xix. Esta concepcion
del pensar europeo de inicios del siglo xx ayuda a comprender los principales
logros y limitaciones de las expediciones cientificas que han estudiado otros
contextos histérico-culturales, que no se desprendieron de los sesgos del ra-
cionalismo y el empirismo europeos propios del siglo xix. Esto ha impedido
avanzar una critica contextual de la ciencia, pues no permite visualizar los
otros saberes; en el caso latinoamericano es dramatica la invisibilizacion del
saber de pueblos originarios, afrodescendientes y de las comunidades popu-
lares. Dicho de otro modo, aqui nos interesa demostrar que la expansion del
proyecto cientifico-tecnoldgico esta en el punto de partida de la descalificacion
de los sofisticados mundos espirituales ancestrales por una civilizacion euro-
peista, racista y racionalista, que impuso los conocimientos cientificos en boga
y que, junto con la imposicion de credos teoldgicos foraneos, fue y es parte
del desastre que vivieron y viven los actuales Pueblos de la Tierra en todo el
territorio americano. Por lo que acontece en muchos territorios interétnicos se
sabe que la ciencia positiva del siglo xix avasall6, dominé y destruyé los ecosis-
temas como condicién para su pretendida civilizacion del “mundo salvaje”. Por
ello es preciso recorrer otra via y dejar caminos abiertos para los necesarios
aprendizajes sobre las otras experiencias de vida, seglin lo definen las sugeren-
tes ideas de Fornet-Betancourt: “como el proceso mediante el cual se sustitu-
ye el ‘conocer/humano contextual’ que es conocimiento lento de inteligencia
atenta a la vida y los diversos mundos en que se realiza como convivencia, por
el ‘saber funcional de..” por el saber rapido de las funciones, que es un saber
técnico de informacion para ‘andar por el mundo’ global, sin la preocupacién
que acompana la conciencia de que somos organicamente parte implicada en
su destino” (Fornet-Bentancourt, 2017, p. 41).

28 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Al perder el contacto con las experiencias de los sujetos arraigados, la filo-
sofia europea y las ciencias particulares derivaron un conjunto de conocimien-
tos teoricos abstractos, propios de especialistas y expertos cientificos que con-
sideraron a estos pueblos simplemente como “laboratorios antropolégicos”.
Este enfoque cognoscitivo naturalista legitimo6 una vision cientifica del mundo
que termina considerando a la antropologia y la etnologia como los saberes
especializados del mundo de los otros. Es preciso reconocer que a vecCEs en
éstas hay cierta conciencia de sus operaciones cognoscitivas, pero casi nunca
presentan aquellas teorias en formas provisionales y, menos, cuestionadoras
de los defectos de sus propios mundos. Empero, dichas teorias no van al fondo
del cuestionamiento antropoloégico y cultural al que nos veriamos obligados
si realizamos un genuino dialogo de saberes. Como lo refiere correctamente
Fornet-Betancourt: “la gran limitacion de la filosofia critica europea es su ten-
dencia a universalizar sin mas sus analisis”. En este sentido, el ejercicio poco
critico de la ciencia decimonénica puede hoy ser revisado a partir de los dialo-
gos entre saberes y de las nuevas practicas socioculturales y filosoficas en aper-
tura a estos otros mundos espirituales, todo lo que supone una seria revision
antropolégica de los quehaceres humanistas tal como son propuestos alin hoy
por las instituciones académicas.

El pueblo mapuche y los conflictos de la sociedad conosureiia actual

En este pentltimo acapite sefialaremos que muchos de estos conflictos de
tierras o de areas protegidas se relacionan con un proceso de apropiacion y
despojo de los territorios ancestrales. En el caso del Cono Sur, mas alla de la
reivindicacion historica de las tierras usurpadas en dos paises vecinos, cuando
tuvieron lugar los procesos denominados, de un modo eufemistico, “La pacifi-
cacion de la Araucania” en Chile y la “Campafia del desierto” en Argentina, se
esconde una secular guerra de formas de conocer el mundo y de estilos de de-
sarrollo; de eso que se entendié como los modos de vida civilizada aceptables
y de lo que Domingo Faustino Sarmiento hizo clasico el litigio entre el mundo
de la civilizacién y el mundo de la barbarie. Esta guerra decimonoénica, que
legitimé la usurpacion y la explotacion de los territorios indigenas, tuvo conse-
cuencias dramaticas en el sur del continente, ademas de diezmar a los pueblos
fueguinos, Gltimos habitantes de los confines de América.

ISBN: 978-607-69976-5-9 29



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

El arduo ejercicio reflexivo sobre la cuestién intercultural permite indagar
como se analizan hoy estos conflictos, en muchos casos sin la presencia de los
actores primeramente involucrados. Si se considera como un ejemplo ilustra-
tivo lo que acontece en el Wallmapu, que refiere a las comunidades habitantes
del Ngulumapu (territorio mapuche chileno) y el Puelmapu (lado argentino),
el conflicto histérico nace ante el desconocimiento del mundo mapuche por
ambos Estados, que se expresa en el modo de entender lo que sucede con las
tierras indigenas. Dicho de otra manera, el conflicto interétnico que afecta a
Argentina y a Chile alude a una colision de mundos que no pueden dialogar.
Desde hace ya varias décadas se ha posicionado una agenda politica regional y
nacional relativa a la cuestion del codesarrollo y, en especial, a los problemas
ecolobgicos del planeta que no toma en cuenta la posicion de los pueblos indi-
genas (De la Fuentes y Salas, 2021). En general, este singular proceso conflictivo
ha sido desatendido por las autoridades argentinas y chilenas y, en particular,
por las élites politicas y empresariales de la capital, que reaccionaron en forma
defensiva para luego criminalizar las protestas indigenas; éstas solo refieren
unilateralmente los derechos de los proyectos empresariales, sin considerar
los derechos econdémicos, politicos y culturales de los pueblos indigenas. En
este proCeso queda de manifiesto que los diferentes proyectos gubernamenta-
les de desarrollo siguen fracasando, porque las soluciones que provienen de los
centros financieros descuidan los diferentes factores étnicos y contextuales,
critica que puede hacerse extensiva al resto del continente.

En un sentido sociopolitico, |a situacidon que viven el Ngulumapu y el Puel-
mapu es parte del principal lugar de enunciacién en que se ha ido instalando
un prisma intercultural/decolonial de cara a los enormes conflictos territoria-
les que son parte de los espacios interétnicos, en los que imponen modelos
econémicos que no consideran las formas sustantivas de vida y las memorias
comunitarias de los pueblos de la Tierra. Si se observa la dinamica de atro-
pellos permanentes que empujan a la movilizacion y la radicalizacion de los
movimientos indigenas, se vera que la mayoria de los Estados y los gobiernos
estan mucho mas preocupados por la insercién de sus economias en el marco
del mundo de la economia global. Las economias provenientes de los mundos
indigenas no son incorporadas en modelos de desarrollo propios de socieda-
des plurales y democraticas en las que pudieran coexistir formas econémicas
variadas, y en las que no debiera ser contradictorio que las formas modernas

30 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

coexistan con los tradicionales modos de producir y consumir de poblacio-
nes y etnias.

En el marco de los territorios americanos actuales, la disputa no es sélo
econémica; se trata de mundos en disputa y, por ello, las respuestas a sus
demandas, ademas de ser historicas en relacion con el despojo de las tierras
comunitarias, son las barreras para seguir sus propios proCESos econémicos y
politicos. Esto aparece con fuerza en los conflictos ambientales, porque tiende
a destacar unilateralmente los derechos de explotacion de los recursos natura-
les, sin respetar las formas culturales de pueblos que viven ahi desde tiempos
inmemoriales ni reconocerles sus saberes comunitarios y sus practicas cultura-
les ancestrales. Entender los problemas que acarrean las actividades extracti-
vistas economico-culturales de las empresas multinacionales desde un prisma
intercultural, supone al mismo tiempo abordar el irrespeto generalizado de los
derechos humanos y de las memorias comunitarias de los pueblos. En el marco
actual, como en otros paises, estos proCEsos se viven siempre en tension, ya
que se insertan en lentos reconocimientos institucionales que son resultado de
un ambiguo proceso de democratizacion de sociedades que siguen incorporan-
do las politicas neoliberales.

Las pautas tradicionales de los pueblos indigenas son frecuentemente ho-
listicas e integrales y responden a una cosmovision comunitaria de respeto
por el vinculo sacro entre la vida humana y no humana; por ello, el modelo
desarrollista aplicado en Chile y en Argentina, al igual que en otros territorios
interétnicos, se basa en minimizar el sentido de los mundos indigenas y soslaya
el estatuto politico intercultural. Lo que en el discurso gubernamental se de-
nomina “paradigma desarrollista” es simplemente una practica propia de una
“interculturalidad funcional”. En general, en un contexto econémico en el que
prevalecen las politicas neoliberales no hay lugar para establecer alternativas a
la economia predominante. Asi, el desarrollo es considerado de un modo plano
y es simple y llanamente una insercion en la economia global, considerada en
términos cuantitativos y productivos. Lo que es claro es que, entendida de esta
manera, no se traduce en beneficios ni en bienestar general para todos los ha-
bitantes indigenas del territorio y, por ello, no responde a las exigencias éticas
y politicas del Buen Vivir, que es la propuesta que cabe reconocer econémica-
mente a una interculturalidad que alcanza la vida practica.

ISBN: 978-607-69976-5-9 31



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Por “buen vivir” cabe entender el vinculo que se establece entre todos los
seres vivos en su intima relacion (/trofill mongen). Este concepto es clave para
dar cuenta del conjunto de derechos econémicos, politicos y sociales centrales
en la propuesta de los derechos econémicos de los Pueblos de la Tierra y de los
pueblos indigenas. La disputa radica en que las politicas estatales chilenas no
reconocen debidamente el derecho consuetudinario (az mapu), ya que en sus
propias pautas tradicionales las comunidades indigenas tienen una claridad
cultural sobre cdmo produciry como distribuir sus bienes y recursos con vistas
a responder a sus necesidades humanas. Esta critica intercultural al modelo de
desarrollo refiere a una disputa entre visiones individualistas y comunitarias.
El punto nodal de este debate es que el concepto de derecho individual del
liberalismo y de la modernidad capitalista no responde a la dinamica de los
pueblos originarios, pues éstos conciben estas practicas econdémicas dentro de
matrices con frecuencia de interconexién tensionada de modelos de desarro-
llo, cuando no bajo bases estrictamente religioso-simbélicas y comunitarias.
En consecuencia, las estrategias econémicas tradicionales generalmente son
consideradas obstaculos para el logro del crecimiento productivo, lo que hace
que no sean suficientemente reconocidas en las politicas del desarrollo instru-
mental que llevan adelante los Estados y sus principales instituciones.

En las relaciones socioculturales y econémicas entre la sociedad chilena y
la sociedad mapuche ha predominado una asimetria estructural que hace pre-
valecer un mundo hegeménico sobre otro mundo que no se reconoce, que esta
invisibilizado. Aun cuando el movimiento social y politico del pueblo mapuche
reivindica permanentemente su identidad y sus rasgos culturales persistentes,
desde el poder hegemdnico del Estado se ha implementado una relaciéon de
subordinacién y dependencia, al punto de llegar a su negacion. Ello ha impli-
cado un desconocimiento profundo de la actual complejidad y heterogeneidad
del pueblo mapuche, de su cultura, de su lengua, de su espiritualidad y de
la lucha sostenida durante cinco siglos para defender sus formas de vida (az
mogen). Asi, por ejemplo, aunque desde hace tiempo se tiene el conocimiento
suficiente para entender la espiritualidad mapuche, su organizacién politica, la
presencia vigente y efectiva de los ancestros en los territorios y en sus modos
de produccion, las alianzas entre los linajes, las relaciones complejas entre el
ixofif mogen, las practicas productivas y la vida econémica de los lof, las politi-
cas estatales suelen reducirse a establecer relaciones sobre la base de una eco-

32 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

nomia meramente instrumental de tipo neoliberal, que descarta el entramado
de modos de produccién de la economia mapuche y su vinculacién permanente
con dimensiones espirituales, socialesy practicas basadas en el saber ancestral
(mapun kimiin) y el buen vivir (Kiime Mongen).

Estos elementos constituyen el basamento de una reflexion situada y exigen
una primera interpretacion en el campo de la filosofia politica intercultural que
esta en el centro de las redes interculturales y se encuentra en las investigacio-
nes actuales. Esta larga reflexion que nos lleva de la filosofia intercultural a los
mundos de la vida y los pueblos de la Tierra, nos lleva a concluir algunas ideas
sobre la filosofia de la historia y las memorias publicas en disputa.

Conclusion sobre filosofia de la historia y memorias en disputa

Este apartado final es un intento de sintesis que reitera lo que esta tras
la idea de repensar la cuestion del mundo dentro del conjunto de los nuevos
problemas econémicos, politicos y culturales que apremian a todos y todas los
que vivimos en paises y territorios atravesados por una recuperacion, a veces
muy lenta, de la democracia y de los derechos humanos y culturales de las
minorias, en medio de multiples contextos histéricos en los que se despliegan
dia a dia poderes despdticos globales de diferente tipo y en los que siguen
abundando las violencias mltiples, las discriminaciones y los racismos. Por
ello, la nocién de mundo que se requiere discutir en clave intercultural debe
cuestionar el mundo hegeménico y propiciar la apertura a los diversos mundos
invisibilizados de los Pueblos de la Tierra. Por eso, plantearnos estas nuevas
interrogantes y profundizar en ellas en un cierto nivel de la discusion teorética
de los estudios interculturales, nos permite entender y responder, creativamente
y con esperanza, a ese mundo hegemoénico que se impone sin limites ni cuestio-
namientos, al tiempo que hace posible avanzar en las necesidades de la accién
inmediata y urgente que requieren muchos de estos problemas a nivel concreto.

Las diferentes consideraciones del mundo contemporaneo estan cada vez
mas atrapadas en un escenario global ligado a las relaciones econémicas en-
tre las potencias econémicas y militares y a los limites del modelo econémico
actual y la posibilidad de buscar la sustentabilidad planetaria. Estas tematicas
estan cada vez mas presentes en la opinién pUblica y en las conferencias inter-

ISBN: 978-607-69976-5-9 33



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

nacionales sobre la economia y el medio ambiente, pero en lo grueso refieren
a la delicada situacion que afecta la sobrevivencia de los diversos mundos de
los pueblos indigenas. Este diagndstico del mundo actual y la mayor conciencia
cada vez mas presente en las percepciones y acciones de las nuevas generacio-
nes y de los organismos internacionales, nos permitira de algiin modo argu-
mentar que la época del calentamiento global y del cambio climatico actual ya
han iniciado un proceso de mayor conciencia socioambiental de la responsabi-
lidad que tenemos frente a la posibilidad de una eventual catastrofe irreversi-
ble. Esto, que viene siendo anunciado desde hace mas de medio siglo y recién
aparece en los grandes discursos politicos y en los medios de comunicacion,
exige cada vez mas responsabilidades a los proyectos formativos, que ya no
solo tienen impactos locales sino también nacionales y multinacionales.

Lo que se busca desarrollar aqui es un pensar critico en redes cada vez
mas amplias, con los prismas propios de universidades enraizadas en sus con-
textos especificos, en los que éstas deberian ponerse al servicio de los mun-
dos de vida de las mayorias. Para un pensar intercultural/decolonial como el
que proponemos, los estudios interculturales son parte de un pensamiento
ético-politico de la esperanza y la convivialidad, que son parte de una filosofia
latinoamericana critica y comprometida.

Las instituciones universitarias interesadas en las cuestiones intercultura-
les estan llamadas a asumir estas exigencias y responsabilidades éticas y so-
ciopoliticas de un pensar intercultural del pasado y del presente, en el que se
anudan, reflexiva y criticamente, unos mundos y unas temporalidades marca-
das por multiples virulencias y contradicciones, pero en los que requerimos
una mirada de futuro. La mirada intercultural critica exige, entonces, una vision
critica del poder y que no se enmascare y descuide la superacion de las multi-
ples formas de violencia que nos rodean. Por ello indagamos en las dificultades,
para pensar nuevas sendas que trasciendan las controversias de los mundos
beligerantes y potenciar nuevas blsquedas en los espacios universitarios. Una
blsqueda comprometida con las expectativas de las mayorias que resisten en
sus mundos de vida.

Esta tesis refiere al modo de asumir los mundos de la vida de todos los
Pueblos de la Tierra en un mundo plagado de artefactos tecnolégicos pensados

34 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

desde la l6gica del sistema del capital. Se trata de que el problema intercultu-
ral de la filosofia no sélo se entiende desde las memorias ancestrales y de la
memoria viva que se agita en ellas y se rearticula con el mundo de la virtuali-
dad. Aqui se demuestra una tesis filosofica acerca de la intersubjetividad y el
reconocimiento en el marco de lo que venimos pensando contextualmente y
nos une a la cadena de las generaciones a partir de un pensar filosofico critico
e intercultural. Para decirlo de una manera mucho mas asertiva, la cuestion del
vinculo con el mundo hegeménico mecanocapitalista es central para precisar
la destruccion y resistencia de los mundos menospreciados y subalternizados
por los proCesos coloniales. Se trata de pensar en la vida y la muerte de millo-
nes de seres humanos, en su dignidad fracturada, en la facticidad de un rearme
creciente a nivel global, en que la nueva maquinaria de guerra introduce el te-
mor sobre el futuro de la humanidad y afloran procesos que buscan amordazar
el pensary la critica al interior de las universidades y al interior de la sociedad
y de las mismas comunidades de vida.

En ese campo de estrechamiento del mundo, varios de los Gltimos trabajos
de la filosofia politica intercultural/decolonial se abocan al analisis del papel
de las disciplinas cientificas en la negacion y la invisibilidad de esos mundos.
Estas formas de epistemicidio estan en la base de los graves problemas so-
ciales, politicos y ambientales existentes en los territorios interétnicos ameri-
canos y en las periferias de nuestras populosas ciudades. En estos contextos,
la filosofia intercultural abona a la ampliacién del mundo y contribuye a un
paradigma dialdgico de justicia entre mundos, que necksita responder teérica
y practicamente a una larga historia de asimetrias vividas por los mundos de
vida en Nuestra América. América Latina y el Caribe son regiones marcadas por
diversas experiencias de injusticia que finalmente dieron lugar a sociedades
construidas por asimetrias de mundos, que fueron decisorias de los aconte-
ceres politicos pasados y presentes y esperamos que no lo sigan siendo. Ellas
cuestionan contundentemente los intereses de la mera facticidad de los pode-
res imperiales, neocoloniales y hoy neoliberales que codician los recursos na-
turales y hasta el dia de hoy se caracterizan por una situaciéon geopolitica que
desvaloriza a los seres humanos, como acontece en muchos paises periféricos
del orbe.

ISBN: 978-607-69976-5-9 35



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Referencias

» Blichel, H. (2023). Caminos de la filosofia intercultural hoy. Wissenschafts-
verlag Mainz.

» De la Fuente, J., y Salas, R. (Eds.) (2021). Introduccién al ecomunitarismo y a
la educacion ambiental, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones.

» Fornet-Betancourt, R. (2001), Transformacion intercultural de la filosofia.
Bilbao, Desclée de Brouwer.

» Fornet-Betancourt, R. (2006). La interculturalidad a prueba. Mainz.

» Fornet-Betancourt, R. (2003). Interculturalidad y filosofia en América Latina.
Mainz.

» Salas, R. (2006). Etica, politicas del reconocimiento y culturas indigenas, en
Estudios Interculturales, Hermenéutica y sujetos histéricos (pp. 69-84). asafti.

36 ISBN: 978-607-69976-5-9



Reflexiones interculturales: reaprendiendo el mundo y su diversidad

Derechos de Autor @ 2025 por Ricardo Salas Astrain

Este texto esta protegido por una licencia Creative Commons 4.0. Usted es libre
para Compartir —copiar y re-distribuir el material en cualquier medio o formato —y
Adaptar el documento —remezclar, transformary crear a partir del material— para cual-
quier propdsito, incluso para fines comerciales, siempre que cumpla la condicion de:
Atribucion: Usted debe dar crédito a la obra original de manera adecuada, proporcionar
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier
forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que tiene el apoyo del licenciante o
lo recibe por el uso que hace de la obra.




